Zen Shiatsu e
Macrobiotica

Stefania Stefania

Guaschino Cecire

Tesi di Shiatsu anno 2009




INDICE

INTRODUZIONE
LA FILOSOFIA ORIENTALE

Un po’ di storia

Il Taoismo

Il Buddhismo

Il Buddhismo Zen
Lo Shintoismo

SHIATSU
LE SUE ORIGINI E LA SUA EVOLUZIONE

La storia
La nascita
| vari stili di shiatsu

IL METODO MASUNAGA - ZEN SHIATSU
Chi e Shizuto Masunaga
Lo Zen Shiatsu
Le Caratteristiche del Metodo Masunaga
LA TEORIA DELLO ZEN SHIATSU
I Ki
L’ Hara
| Meridiani
Il ciclo dellameba
L’origine dei meridiani dai tre foglietti embrionali
Kyo e Jitsu
PRATICA DELLO SHIATSU
Cos'’é lo Shiatsu
Quando si pratica
Dove e come si pratica
Strumenti e tecniche
Movimenti e posture del praticante
| principi dello Zen Shiatsu
Il trattamento secondo lo Zen Shiatsu
Altre tecniche: estensioni e rotazioni
La valutazione
Valutazione di Hara
Valutazione della Schiena

OLTRE IL TRATTAMENTO
Consigli per il ricevente
Raccomandazioni per il praticante

| MAKKO-HO
Respirare per immagini
Esercizi

pag. 1
pag. 2

pag. 12
pag. 12

pag. 15

pag. 17

pag. 29

pag. 42

pag. 46



| MERIDIANI - interpretazione e percorso di Masunaga
Polmone e Intestino Crasso
Milza — Pancreas e Stomaco
Cuore e Intestino Tenue
Vescica Urinaria e Rene
Ministro del Cuore e Triplice Riscaldatore
Vescica Biliare e Fegato

LA MACROBIOTICA
LE ORIGINI DELLA MACROBIOTICA

LA FILOSOFIA MACROBIOTICA
Yin Yang
[l Monismo dualistico
Classificazione fisica e metafisica dello Yin e dello Yang
Il principio Unico e I'Ordine dell’'Universo
Caratteristiche Yin Yang
La creazione dell’Universo
L’'uomo e I'eterno viaggio della vita
La malattia
Le cinque trasformazioni

LA FILOSOFIA IN PRATICA
Valutazione energetica
Valutazione visuale

L'ALIMENTAZIONE MACROBIOTICA
Applicazione del principio unico yin-yang all’alimentazione
Il cibo come energia
L’importanze dell’'equilibrio
Le cinque trasformazioni dell’energia
In relazione agli alimenti
In relazione al corpo umano
Direttive dietetiche
Gli alimenti
Norme fondamentali
Come e quando mangiare
L’importanza della cucina
Ad ognuno la sua alimentazione
Attivita fisica e intellettuale
Ambiente di vita
Come cambiare l'alimentazione
Il modello alimentare
Non solo alimentazione
La respirazione
L’esercizio fisico
Rimedi Macrobiotici

CORRELAZIONE FRA SHIATSU E MACROBIOTICA
Per il praticante
Per il ricevente
Storie di casi

pag. 54

pag. 80
pag. 80
pag. 81

pag. 99

pag.103

pag. 131



INTRODUZIONE

Un lungo viaggio inizia dal primo passo ...

Sono stati i nostri primi passi nello shiatsu che ci hanno spinto a scegliere gli argomenti di questa
tesi.

Una scelta dettata non solo dalla voglia di approfondire un argomento di studio ma, soprattutto ,
per cio che é stato per noi vivere lo Shiatsu e la Macrobiotica come esperienza di vita.

Abbiamo pensato di cominciare dagli aspetti filosofici Orientali perché riteniamo che quando ci si
approccia a nuove cose sia doveroso interessarsi anche al luogo e soprattutto alla cultura da cui
provengono, a maggior ragione se non e dietro I'angolo. Anche perché quest’atteggiamento, oggi,
risulta poco praticato: si pensa alla Macrobiotica come a una semplice dieta o allo Shiatsu come a
una semplice tecnica, soprattutto in una societa come la nostra dove il “tutto e subito” e il “mordi e
fuggi” € il nostro vivere quotidiano. Non c'€é tempo per approfondire, no c'é€ tempo per
comprendere, per ascoltare se stessi, per essere piu consapevoli di cido che siamo e di cio che
viviamo.

Lo Shiatsu e la Macrobiotica ci giungono dal Giappone, paese Orientale e traggono le loro origini
nella cultura piu profonda di quel paese. Se leggiamo con piu attenzione le pubblicazioni
riguardanti soprattutto le arti e le scienze dei paesi orientali (Cina, Giappone, India.. ) ci rendiamo
conto che esiste una grande differenza fra la cultura Occidentale e quella Orientale, soprattutto nel
pensiero. Quindi parlare, ma soprattutto praticare Shiatsu e Macrobiotica vuol dire calarsi nel
pensiero Orientale.

Inizieremo quindi questa tesi facendo alcuni accenni sulla storia del Giappone e sulle filosofie che
sono alla base della sua cultura piu tradizionale, per poter comprendere, in seguito, la profondita e
'essenzialita dello Shiatsu e della Macrobiotica. Tratteremo poi in modo approfondito lo “Zen
Shiatsu” o “Shiatsu di Masunaga” e la “Macrobiotica”.

Tutto questo permette di calarci in un atmosfera in cui diventa piu facile capire il legame che esiste
fra lo “Zen Shiatsu” e la “Macrobiotica”.

Il nostro viaggio nello Shiatsu & cominciato tre anni fa ma probabilmente, nei nostri cuori, € iniziato
molto prima, con la ricerca della salute, del benessere, di una vita pit naturale e consapevole,
perché il nostro benessere dipende soprattutto da noi: noi siamo cio che mangiamo, cio che
respiriamo. Piu ci siamo addentrate nel percorso di questa tesi, nella ricerca di questi aspetti, piu ci
rendiamo conto di essere solo all'inizio del nostro viaggio! Vivere lo shiatsu e la macrobiotica sara
per noi una continua ricerca, una continua crescita. Per noi é stato bello ed emozionante calarci in
gueste righe, speriamo di essere riuscite a trasmettere, in queste pagine una lettura piacevole,
oltre che approfondita di questa tesi.

Ringraziamo i nostri insegnanti, Germana Fruttarolo e Valter Vico che ci hanno accompagnato in
guesto percorso e ci hanno sostenuto, non solo didatticamente, ma anche come veri maestri di
vita. Ringraziamo Monica Borio per la gentile concessione dellideogramma utilizzato nella
copertina. Ringraziamo i nostri compagni di corso, con i quali abbiamo condiviso i momenti piu belli
ma anche quelli piu difficili. Ringraziamo i nostri riceventi, in modo particolare Cristina Camandona
e Parodi Fausta. Per ultimo ma non meno importante, un ringraziamento particolare a Eleonora,
Simone, Giuseppe e le nostre famiglie, che in questi anni ci hanno seguite, sostenute e sono
cresciute insieme a noi.



LA FILOSOFIA ORIENTALE

UN PO’ DI STORIA

sulla cultura e la medicina Giapponese

Il mare interno dell'arcipelago giapponese é servito anche come mezzo di diffusione alla civilta
cinese alla quale, tuttavia, sono state conferite caratteristiche del tutto giapponesi.

Gli scambi culturali risultano in tempi antichissimi, con la Cina di Confucio prebuddista.

Le scienze, le arti cinesi seguite dalla medicina (agopuntura,_maoka usa delle erbe) _entrarono in
Giappone con archivi amministrativi e redazione di libri intorno al V secolo a.c., quando la
scrittura ebbe la sua diffusione.

La corea ebbe un ruolo importante nella trasmissione della civilta cinese in Giappone e in
particolare, di quella della medicina. Pare che il primo medico che abbia esercitato la professione
ufficialmente in Giappone presso un Mikado fosse coreano.

Va comunque sottolineato che i medici coreani non avevano solo il ruolo di trasmettitori di
informazioni, ma essi aggiunsero alle informazioni cinesi esperienze personali ed informazioni
indiane, conosciute attraverso i missionari buddisti.

[l Buddismo fu introdotto ufficialmente in Giappone a meta del VI secolo, dopo mezzo secolo
divenne parte integrante della vita e della civilta giapponesi. Esso ha esercitato, nel corso dei
secoli, una profonda influenza su tutte le manifestazioni della vita sociale ed intellettuale.

In sostanza il Buddismo fu il mentore che sostenne I'evoluzione culturale del popolo giapponese e
lo sviluppo della medicina.

Spesso i bonzi esercitarono la professione medica con il compito di insegnare la medicina
cinese,in realta nella sostanza potremmo chiamarla cino-indiana.

Alla fine del 700 fino a meta del 1300 al buddismo originale si affiancarono nuove correnti
importate dalla Cina tra cui la setta Zen che inseghava la meditazione e le tecniche respiratorie e
ha avuto stretti rapporti con lo sviluppo della medicina, della poesia e dell’arte.

Un fitto scambio culturale, soprattutto nella medicina, tra Cina e Giappone prosegue nei secoli.

La medicina europea fu introdotta in Giappone( prima che in Cina) dai Portoghesi intorno alla meta
del 1400 e poi dagli olandesi nella meta del 1600.

L” influenza della medicina occidentale (soprattutto in anatomia e chirurgia) sulla medicina cinese
avvenne per correggere eventuali discrepanze, non sostituendola del tutto ma integrandola.

Per il Giappone si trattava di assimilare la scienza occidentale nella stessa maniera in cui aveva
assorbito il buddismo indiano e la cultura cinese, senza rinunciare per nulla alla sua personalita
storica.

Soltanto nella misura in cui la scienza della Grande Asia poteva sembrare superata, essi potevano
pensare di sostituirla con alcune nozioni occidentali, senza perdere le loro caratteristiche. Essi
giunsero in tal modo ad un sincretismo molto elaborato in cui si sono affrontate le tradizioni dell'Est
e i progressi dell'Occidente.

Tra il 1700 e il 1800 comparvero nhumerose pubblicazioni sull’agopuntura e la moxa praticate da
lunga data, gli studi erano legati ad una migliore conoscenza anatomica dell’'osso e dello scheletro.
Dopo la meta del 1800 la diffusione dell’occidentalizzazione non fu pit ostacolata ( per ragioni
politiche) ma contemporaneamente lo scambio tradizionale di idee e di culture con la Cina non si
interruppe del tutto.



IL TAOISMO

I Taoismo prese forma gradualmente nel corso di una lenta gestazione, integrando
progressivamente diverse correnti del passato.

Piu che una credenza o una dottrina il Taoismo € una pratica . E’ forse questo elemento ha
conferirgli un carattere particolare.

In tutta la sua storia il Taoismo €& stato arricchito da nuove rivelazioni e contributi in perpetuo
sviluppo ed evoluzione ed é difficile datarne la nascita, ma anche delimitarne i confini.

Il Taoismo ¢ il pit prezioso depositario di tutto il passato culturale della Cina, che ha mantenuto
Vivo e che ha saputo preservare anche quando questo passato era rifiutato dalle dottrine ufficiali.
| principi della Scuola dello Yin e dello Yang e dei Cinque Agenti o Cinque Elementi, forniscono al
Taoismo la sua base teorica e la sua terminologia.

Si puo dire che la Medicina Cinese e il Taoismo (inizialmente confusi) furono i campi in cui queste
teorie furono maggiormente sviluppate e applicate.

L'Universo si autocrea perpetuamente in un evoluzione costante, in perpetua genesi e divenire, a
partire da una sostanza unica, il Soffio (o energia “QI”) primordiale, che non & né materia né
spirito.

Il QI e il fondamento del mondo, dinamismo primordiale,é anteriore al mondo e ogni cosa € solo un
aspetto e uno stato della sua maggiore o minore condensazione; rarefatto e la vita, condensato é
potenzialmente indefinito ( questa é la definizione utilizzata in tutta la Cina Classica).

Il QI é rappresentato come una forza che si espande e anima il mondo in un movimento
circolare,per mezzo del quale si divide e si distribuisce di volta in volta in ciascuna delle categorie
di spazio e tempo.

Non € una sostanza che abbia un’esistenza individuale, gli strumenti o gli esseri attraverso cui si
manifesta non sono altro che lo stesso QI sotto una forma particolarizzata e quando spariscono
ridiventano QI.

Questo soffio ha cominciato a differenziarsi : 1o Yin e lo Yang.

Lo Yin e lo Yang non possono veramente essere definiti, perché sono linee di forza, direttrici che
hanno la proprieta di intersecarsi e di aggrovigliarsi, di agire I'una con l'altra, al fine di generarsi e
darsi impulso,di annullarsi e di alternarsi, con la funzione di tracciare, una doppia struttura della
polarita e dellambiguo. Ciascuna quando I'altra & giunta al suo estremo, non puod sussistere, si
riversa allora nel suo contrario; mai I'uno e I'altro nello stesso tempo, se non I'uno potenzialmente
nell'altro.

Il ritmo e i principi degli scambi dello Yin e dello Yang sono essenziali in tutto il Taoismo.

Allo yin e allo Yang si aggiungono cinque sostanze, che sono i Cinque Agenti: Legno (o
vegetazione), Fuoco, Terra, Metallo (0 minerale) e Acqua, i quali formano un sistema distinto
costituito da tracciati strategici che reggono un’organizzazione del mondo in cinque gruppi.
Questi Agenti, come lo Yin e lo Yang, sono “Soffi”, principi dinamici; ciascuno, a seconda del ruolo,
secondo della successione delle stagioni o del corso del sole durante la giornata, a suo tempo e
luogo, attiva il suo settore.

Cosi l'universo é regolato da un equilibrio mutevole, in cui le diverse forze che lo animano non
sono mai uguali, ma lo dominano di volta in volta in preminenze alternatisi. Tale equilibrio si
instaura per mezzo di un bilanciamento tra i Cinque Agenti che ne fa un sistema di autocorrezione.
Su di esso poggia una fiducia nel corso normale della natura che si esprime per mezzo di una
sfiducia verso l'intervento umano, dove si salda il principio taoista del ‘non intervento’(wuwei).

| Taoisti hanno molto approfondito il rapporto tra I'Uno e la Molteplicita , identificando i vari numeri
(cifre chiave ) con relativi processi : 'Uno é il Tao, il Due rappresenta lo Yin e lo Yang, il Tre
I'Uomo ( che € la riunificazione del Due, che da vita sulla terra), etc.

L’'Uomo é tra il Cielo e la Terra, che lo coprono e lo sostengono, lo inglobano, lo partoriscono e lo
nutrono. Composto da questi due principi primordiali &€ I'elemento che li separa e li unisce.

In virtu dell’'unita dell’'Universo, come pure della sua sostanza, il Soffio, e della sua struttura in Tre
e in Cinque, il mondo umano e 'Uomo stesso sono costituiti organicamente nello stesso modo e



sono simili I'uno all’altro. Cosi la struttura dell’lUomo puo essere essa stessa messa in rapporto con
quella della societa e con quella dell'universo: 'Uomo € un piccolo Universo.

Il suo sviluppo e il suo equilibrio seguono le stesse leggi dell’Universo e obbediscono alle regole
che guidano il movimento delle ore e delle stagioni.

| suoi cinque ricettacoli (zang, tradotti come visceri) — nell’'ordine: fegato, cuore, milza, polmoni,
reni - sono governati dai Cinque Agenti.

Molteplici testi Taoistici , come nella tradizione cinese, hanno la visione del corpo umano simile
all'organizzazione di uno Stato, paragonando ogni organo a un funzionario di cui il cuore &
sovrano.

La concezione Taoista del mondo e del tempo € ciclica, si vede un perpetuo ritorno con l'alternarsi
delle due forze Yin e Yang e un unita ripetitiva e conforme a un modello di base.

Il Taoista si stabilisce al centro di questo mondo dinamico, costruito da lui. Egli da significato al
€cOsSMo, non per intervenirvi ma per integrarvisi e farne un quadro e uno strumento filosofico.

Il ritorno all'Origine, per la quale Lao Zi &€ una fonte abbondante di citazioni, € uno dei temi
costantemente dominanti nel Taoismo di tutte le tendenze.

Il proposito del Taoismo € quello di unire intimamente il mondo interiore al mondo esteriore, anche
se esso parte dal mondo interiore. Questo mondo esteriore € inteso prima di tutto come la Natura,
il Cosmo, il Mondo Naturale e secondariamente come societa degli uomini.

Shiatsu e Taoismo
Ci pare interessante inserire questo paragrafo in quanto descrive una delle ragioni profonde che si
ritrovano nel fare o ricevere lo Shiatsu.

Lo Shiatsu €& un arte giapponese che affonda le sue radici nel Taoismo.
Tao nel suo atto di manifestazione viene chiamato “Madre”.
Tao in giapponese € DO e vuol dire VIA,
e cioé la strada che uno deve seguire se vuole arrivare da qualche parte.
Lo Shiatsu & Shiatsu DO e cioe la via del Tao nello Shiatsu.

Il Taoismo lascido una traccia poetica del mondo in cui viviamo che é caratterizzato da opposti che
vengono uniti dal “KI”. Il KI & in ogni creatura vivente e in ogni dove. Il Taoismo si rifa a un mondo
dove gli uomini raccoglievano i frutti dalla terra con le loro stesse mani e facevano da se gli utensili
e i recipienti di creta, si curavano con le erbe e con la mani, con il tocco. Quando si fa shiatsu si
cerca di percepire I'eco di un passato cosi lontano. Lo shiatsu & un arte antica basata su un
concetto della vita che, se anche facciamo fatica a sentire e ad ascoltare, & parte di noi fino in
fondo. Sia shiatsu che Taoismo hanno a cuore i metodi per favorire I'unita della vita. Questi metodi
i Taoisti li seguono dalla natura che chiamano “Madre”. La Natura Madre é colei che cura che da
sostegno , tenerezza Amore infinito. Probabilmente la parola Madre deriva da Materia, quindi &
colei che materializza il “soffio” (inteso come KiI), colei che gestisce la creazione e rende possibile
la vita. Il Tao Te Ching parla della madre definendola Tao nel suo stato di indeterminatezza e
incommensurabilita.(Perché cosi grande che non si puo determinare , misurare, calcolare.). La
madre , la genitrice cosmica e quindi, per questa antica filosofia, I'origine di tutte le cose. Il tao
provvede alla creazione attraverso stadi: 'UNO (inteso come unita), dall’'uno si genera il due , da
due esseri se ne generano tre fino a 10.000 esseri. Il Tao attiva e dirige tutto:I'armonia degli
opposti , del principio di yin e yang (luce/ombra, giorno/notte, maschio/femmina, inspiro/espiro ...),
I'armonia del principio ternario (cielo/terra/uomo), 'armonia delle quattro stagioni, delle cinque fasi
degli elementi ... Tutto e diretto dal Tao, tutta la vita del cosmo intero. E 'uomo € parte di questo e
quindi & guidato dalle leggi della natura. Il Tao quindi, nel suo aspetto pitu concreto € la Natura, la
Madre dei 10.000 esseri. || Taoismo vede nella natura 'artefice fecondo e misterioso della vita e
riesce a comprendere il progetto di evoluzione della natura stessa. Una natura oscura e misteriosa
che é passata dall'incoscienza della materia inanimata al vibrante risveglio della sensibilita della
vita vegetale. E poi da un piccolo essere brancolante I'evoluzione verso il vibrare dei sensi che
porta all’espressione dei desideri vitali che vanno verso la gioia di vivere. Dalla vita di un corpo a
una mente vitale fino al’'uomo, che oltre a vivere gioisce, possiede un intelligenza per osservarsi e

4



contemplare. Sviluppa una coscienza evoluta, ed & capace, attraverso le emozioni, di vibrare di
vitalita e si evolve; capisce di capirsi, capisce di esserci, immagina, crea, sente di essere unito da
un attenta e cosciente percezione del corpo. Uno stato di unione totale con il proprio corpo, con la
propria mente, col cosmo e le sue leggi; Questo i Taoisti lo chiamano : "Nutrirsi delle tette della
Madre”. E uno stato quasi di estasi, dove non sei pitl tu che guardi il fiore, I'albero, la natura ma sei
tu stesso il fiore, I'albero, la natura che ormai & dentro di te ed e forza ed é energia nelle tue vene.
Uno stato di esistenza fluido che va di forma in forma, da fiore in frutto, da albero ad animale, da
animale a uomo. Diventa difficile comprendere tutto questo per noi che siamo ormai lontani dal
petto di nostra Madre (Madre Natura). | Taoisti rendono molto chiaro come il curare il legame con
la nostra Madre ci rendesse felici, uniti, soddisfatti, solidi, e vitali.

Nello shiatsu tutto questo coesiste. Quando lo facciamo lo riceviamo, ci sentiamo piu solidi, piu
centrati, pit insieme, piu vitali, quando si tocca un altro essere umano si crea una comunicazione
non verbale, si crea armonia, un senso di pace e amore tra colui che da e colui che riceve. Cio che
puo fare la madre con le sue leggi lo puo fare lo shiatsu alle creature del mondo.

“IL TAO PRODUCE TUTTO
LA SUA VIRTU’ NUTRE TUTTO
SVILUPPA, ALIMENTA
COMPLETA, MOTIVA
CONSERVA, SOSTIENE
GUIDA SENZA POSSEDERE
AGISCE SENZA LEGARE A SE
CONDUCE SENZA DOMINARE
TALE E’ LA SUA MISTERIOSA VIRTU™

da “ Tao Te Ching”

(il cerchio rappresenta 'unita di tutte le cose.
Nessuno dei due principi € “puro”, tutti e due contengono una parte dell’altro)



IL BUDDHISMO

A differenza dal Cristianesimo (ma non solo) e da tutte le religioni che venerano un Dio che crea,
al quale siamo riverenti, seguiamo i suoi comandamenti, al quale chiediamo Salvezza, un Dio che
da o toglie e che responsabilizziamo del nostro destino, nel Buddhismo ognuno é responsabile del
suo destino.

Ognuno é cio che fa. Le nostre sofferenze derivano da noi stessi, dal fatto che non accettiamo che
tutto cid che abbiamo, cid che viviamo e cid che siamo non & permanente. Cioé non
comprendiamo che cio che ha un inizio ha una fine!

Poiché non lo sappiamo accettare viviamo costantemente in uno stato di ansia e perennemente
insoddisfatti. Bisogna invece abbandonare le nostre illusioni, staccarci dalla possessione e
responsabilizzarsi. Tutto dipende dal proprio sforzo personale, dal lavoro su se stesso, dal suo
sacrificio.

Seguire il buddismo € seguire un cammino, una Via. La Via che porta alla liberazione e alla
trasformazione.

Il Buddhismo € una dottrina filosofica e religiosa che prende il nome dal Buddha (che vuol dire
illuminato), che era un Maestro pensatore Indiano: Siddharta Gautama.

Nato verso il 456 a. C. da una ricca famiglia degli Shakya, una stirpe che dominava il paese e che
aveva come capostipite il re Okkava. Fu allevato in mezzo alle comodita e al lusso e si sposo ed
ebbe un figlio. Fu portato a riflettere dopo I'incontro con realta diverse: un mendicante, un vecchio,
un cadavere. Cosi a 30 anni lascio abbandono tutto per condurre una vita da eremita alla ricerca
della causa della miseria presente nel mondo e per cercare una soluzione ai misteri della vita.
Dopo estenuanti digiuni e incontri con altri Maestri capi che la salvezza poteva trovarla solo nella
meditazione personale. Raggiunse l'illuminazione a 35 anni, dopo 49 giorni di riflessione ai piedi di
un albero di fico, in una notte di luna piena nel mese di Maggio.

Comprese le quattro nobili verita:

1- La nobile verita del dolore

2- La nobile verita dell’'origine dl dolore

3- La nobile verita della soppressione del dolore

4- La nobile verita della via che porta alla cessazione del dolore

- Laverita del dolare - Nella vita di tutti gli esseri e anche nell’essere umano esiste I'esperienza
della “sofferenza”. Di questa esperienza fanno parte anche i momenti di serenita e appagamento ,
perché sono impermanenti. Questo dolore e causato proprio dallimpermanenza di tutto cio che
sperimenta in vita, non solo la malattia, la vecchiaia, la morte ma anche quando si & costretti a fare
cido che non si ama e quando si € costretti a separarsi da cid che si ama e, quando ci si sente a
disagio in una realta che non ci soddisfa e si incontra la frustrazione.

Piu precisamente: “esiste nella vita delluomo una sofferenzaassociata indistricatamente
all'essere nel mondo un mutevole composto di aggregati “.

Si distinguono otto tipi di dolore :

- Il dolore della nascita, caratterizzato dalla sofferenza del parto e dall'inizio delle sofferenze future.
- Il dolore della vecchiaia, I'aspetto di degrado dellimpermanenza

- Il dolore della malattia, determinato dallo squilibrio fisico.

- Il dolore della morte,generato dalla perdita della vita.

- Il dolore causato dall’essere vicini a cio che non ci piace.

- Il dolore causato dall’'essere lontani da cio che si desidera.

- Il dolore causato dal non ottenere cio che si desidera.

- Il dolore causato dai cinque skandha (aggregati), ovvero dalla loro unione e dalla loro
separazione.

- Laverita dellorigine del dolare - |l dolore non é colpa del mondo e non avviene a caso, il dolore
ha origine dentro di noi. Deriva dalla ricerca della felicita in cio che é transitorio, dal desiderio di cio
che non é soddisfacente.



- Laverita della soppressione del dolore - per sperimentare I’emancipazione dal dolore, occorre

lasciare andare, lasciare I'attaccamento alle cose e alle persone, a tutto cio che é desiderabile e
transitorio.

- Laverita della via che porta alla cessazione del dolore - Esiste un percorso di pratica per

emanciparsi dal dolore. E’ il percorso spirituale. E’ detto il Nobile ottuplice sentiero.

Si unirono al Buddha cinque discepoli e insieme percorsero per oltre 40 anni il nord dell'India
insegnando e predicando il suo messaggio di speranza. Da qui il buddhismo si divise in tre grandi
indirizzi: il Buddhismo dei Nikaya. Il Buddhismo Ma hayama e il Vajra. Grazie all’attivita missionaria
dei suoi rappresentanti arrivo fino in Cina. Qui assunse nuove interpretazioni. L'apice culturale del
Buddismo Cinese sara sotto la dinastia Tang. Le scuole Buddhiste piu importanti di quest’epoca
sono la Tantai I'Huayon,e Chan. Si diffondera poi in tutto I'estremo Oriente: Cina , Giappone Tibet.
In Giappone prende il nome di buddhismo Zen e proviene probabilmente da missionari Cinesi della
scuola Chan, (fondata in Cina dal Monaco Bodhidharma) , giunti in Giappone intorno al Xlll secolo.

IL BUDDHISMO ZEN

L'insegnamento del Buddha ci €& pervenuto riflesso e frammentato in varie scuole.
Nonostante I'apparente diversificazione delle scuole e dei metodi di insegnamento, i principi
basilari sono comuni.

La prima é detta Scuola Meridionale ( Theravada) o Hinayana, e fa riferimento ai testi Pali. Tuttora
prospera nel sud-est asiatico rappresenta I'unica sopravvissuta di un ampio ventaglio di scuole
scomparse. La seconda é detta Scuola Settentrionale e fa riferimento a testi in sanscrito.

Lo Zen €& un forma particolare di buddhismo, che appartiene alla Scuola Settentrionale.

Con il termine Zen ci si riferisce a un insieme di scuole buddhiste giapponesi che derivano per
dottrine e lignaggi dalle scuole cinesi del Buddhismo Chan, a loro volta fondate, secondo la
tradizione, dal leggendario monaco indiano Bodhidharma. In effetti il termine Zen, utilizzato in
Giappone, deriva da una traslitterazione del cinese Chan e dal sanscrito Dhyana (Meditazione).

La patria storica dello Zen e dunque la Cina; qui le complessita del buddhismo indiano vennero
rimodellate sul modo di vita cinese, pragmatico e concreto, assumendo col tempo forme in
armonia con la cultura locale e assimilando come sempre nel buddhismo la cultura ospitante.

In Giappone il buddismo approdo sin dal VI secolo (come in Cina), attraverso monaci coreani, che
diffondevano le culture mediche cinesi (in quel periodo gli scambi diretti tra Cina e Giappone erano
ostacolati dalle politiche interne), ma la sua grande diffusione avvenne come Buddismo Zen nel
XllI secolo, quando dalla Cina approda in Giappone.

Dopo la sua nascita in Cina, la scuola Zen, in Giappone, sviluppera linee specifiche che si
proporranno ognuna come la continuazione dello stile di vari grandi maestri, considerati in seguito i
fondatori delle varie tradizioni.

Sin dal suo apparire, il buddismo Zen genero i propri maestri in luoghi remoti, dove la
sopravvivenza era possibile soltanto con la coltivazione della terra; sistema di vita sconosciuto al
Sangha (comunita di monaci) indiano.

Il lavoro divenne uno dei fattori fondamentali della pratica. Ancora oggi nei monasteri zen di tutto il
mondo la pratica di samu (lavoro) € una componente basilare per la crescita spirituale dei
praticanti.

Benché lo Zen si sia sviluppato nell'ambito di una delle piu antiche tradizioni dell'umanita, il
buddhismo, I'essenza del suo messaggio ha un significato universale. Esso € il principio unificatore
che forma la radice della conoscenza di se stessi al di |a delle differenze dei sistemi, dei valori,
delle nazioni o delle razze.

Lo Zen non conosce déi, non ricerca l'immortalitd e non ammette concetti come peccato o anima.
Non & né una religione né una filosofia in senso occidentale; € semmai un sistema di vita, non
verte in effetti su alcun dogma, né su alcuna ideologia. Si indirizza direttamente al cuore dell'uomo,
e esperienza vivente e slancio creativo prima di ogni formalismo.



Che cosa fa una persona che segue lo Zen? Essa si educa gradualmente a cogliere la realta
senza mediazioni intellettuali ma vivendola nella pienezza del momento. E la qualita
dell'esperienza qui e ora, e non la precisione della ragione, che assume la massima importanza
per il seguace dello Zen. La pratica fondamentale dello Zen € lo zazen, che viene intrapresa al fine
di ottenere le condizioni ottimali per vedere direttamente in se stessi e scoprire nella purezza della
propria esistenza la vera natura dell'essere. Lo Zen crede che la persona comune sia presa in un
groviglio di idee, teorie, riflessioni, pregiudizi, sentimenti ed emozioni tali che non le permettono di
cogliere la verita e la realta ma solo frammenti di essa. Lo scopo dello zazen € dunque quello di
liberare l'individuo e di consentirgli di entrare in modo pieno e diretto nella realta, di ritrovare le
proprie radici e penetrare la realta della propria vita.

Attraverso guesta pratica, i valori che danno un senso alla vita umana sono basati sull'esperienza
del corpo e della mente. Realizzarla e metterla in opera nella propria esistenza personale € in
effetti una vera rivoluzione interiore.

La pratica di zazen consiste nello stare seduti nella postura corretta, concentrati sulla postura, la
respirazione leggera e lo spirito libero; non é altro che il ritorno alla condizione normale del corpo e
dello spirito. Zazen ¢ in origine la postura del Buddha tramite la quale egli ottenne la completa
liberazione, la suprema saggezza e la vera liberta.

Zazen ¢ l'esperienza dell'unita prima di ogni dualita. E' per questo che & quasi impossibile parlarne
perché il linguaggio separa, esercita una frattura nella realta di cio che é.

Tutte le scienze umane o fisiche osservano I'uomo sotto un angolo particolare. Ma la somma di
tutte queste visioni non rigenerera mai un uomo Vvivo, perché la vita di un essere umano € al di la di
tutte le analisi possibili, e questo al di la é la vita, ed € lo Zen.

La pratica dello Zen divenne accessibile agli Occidentali nel 1967 con l'arrivo del Maestro Taisen
Deshimaru in Europa. Nato a Saga nel 1914, morto a Tokyo nel 1982, il Maestro Deshimaru ha
praticato zazen per cinquant'anni ed e stato il primo a presentare una visione globale dello Zen in
Occidente.

Lo Zen é conosciuto, e anche largamente diffuso, in Occidente da inizio secolo, tramite pratiche
quali le arti marziali, la cerimonia del té, 'addobbo floreale o la sistemazione dei celebri giardini
zen giapponesi. La profondita della sua filosofia e la purezza della sua estetica, hanno pure
suscitato un forte impatto negli ambienti artistici e intellettuali. Ma questo coinvolgimento,
mancando lo sbocco su una pratica autentica, non puo superare la soglia di una curiosita
speculativa

La pratica dello Zen divenne accessibile agli Occidentali nel 1967 con l'arrivo del Maestro Taisen
Deshimaru in Europa. Nato a Saga nel 1914, morto a Tokyo nel 1982, il Maestro Deshimaru ha
praticato zazen per cinquant'anni ed e stato il primo a presentare una visione globale dello Zen in
Occidente.

Il Monastero Zen
Questo esempio di vita in un Monastero Zen, ci avvicina un po’ di piu, in termine pratico, a quei
concetti e a quella cultura giapponese che hanno influenzato lo Zen Shiatsu e la Macrobiotica.

L’insegnamento Zen per i monaci avviene in monasteri dove per vivere si coltiva solo la terra. In un
monastero Zen il lavoro era fondamentale. C'e sicuramente qualcosa di profondo che pud
spingere giovane a voler dedicasi alla pratica all'interno di Monastero ma prima di poter entrare
deve seguire un addestramento molto severo. Prima di tutto fara conoscenza con un sacerdote del
Tempio. All'inizio saltuariamente e via via sempre piu frequentemente, fino a poter trascorrere
qualche giorno all'interno del Tempio e poi per periodi sempre piu lunghi. In questa fase il
sacerdote valutera la su idoneita a diventare un novizio. Sara il sacerdote a decidere se e quando
potra entrare nel Tempio; da quel momento il sacerdote avra una totale responsabilita e ogni diritto
sul giovane novizio e diventera suo Padre nel Dharma : il Dharma € la Legge Naturale, la legge
cosmica, una legge universale che regola il funzionamento del mondo, vivendo in accordo con
guesta legge € possibile porre fine alla sofferenza, giungendo alla liberazione.

La vita nel Tempio comincia molto presto, alle cinque del mattino. Incomincia con i canti dei Sutra:i
Sutra fanno parte di un insieme di testi sacri che vengono cantati dai praticanti Zen durante le
cerimonie. Poi la preparazione della colazione, la pulizia delle abitazioni, del giardino ecc. Tutto



guesto spetta al novizio. Avra anche il tempo di frequentare la scuola o I'universita e al ritorno
continuera ad occuparsi di tutte le faccende anche la cura degli abiti fino al pasto della sera e solo
allora potra dedicarsi agli studi, la giornata terminera con il canto di un Sutra. Tutto questo tutti i
giorni. Dal momento che non avra piu il tempo per se il giovane novizio perdera piano piano il
proprio 10(che & un fascio di illusioni). Ci vorra molto tempo prima che il novizio si renda conto che
guella e la sua vera vocazione e prima che il padre nel Dharma lo ritenga idoneo ad entrare in un
Monastero, anche degli anni. A questo punto dovra affrontare 'ammissione che sara una dura
prova e, in quel momento, potra ancora decidera se andarsene o restare. Lascera il Tempio e, a
piedi, arrivera fino al Monastero. Questa prova dura una settimana e consiste nel rifiutare il novizio
perché ritenuto non idoneo alla vita dura del Monastero. Il novizio passera giorni in pied chino in
avanti supplicante di poter essere ammesso. Passera poi ancora altri tre giorni in meditazione
seduta dove non potra ne muoversi ne grattarsi ne fare altro. Questo serve a superare | prova della
durezza e della paura. Imparera a “sopportare I'insopportabile e a tollerare I'intollerabile”. Trovera la
capacita di mantenere la calma e I'equilibrio n ogni situazione. Verra ammesso dopo aver
promesso di impegnarsi con tutte le sue forze e di abbandonare il proprio IO e sara obbediente ai
superiori e agli anziani. Si terra il colloquio con il Maestro che gli assegnera il Koan. Il colloquio si
chiama “Sanzen”.ll Koan é sostanzialmente un quesito che il maestro assegna all’allievo al quale
spetta la soluzione che avverra dopo lunghi periodi di concentrazione. E cosi per sempre. Questi
sono utili all'ottenimento del risveglio.

Le giornate trascorrono tra canti, meditazione, za zen (meditazione seduta), colloqui, pulizie varie
dei locali, del giardino ecc. e ancora meditazione. Esistono due pasti, uno del mattino, prima di
mezzogiorno e uno verso le cinque del pomeriggio che & chiamato “pasto medicinale”. E’ chiamato
cosi perché i realtad nelle comunita dei Monaci indiani era previsto un pasto solo ma in Giappone,
per necessita, in quanto il clima é piu rigido, & stato necessario inserire questo secondo pasto
proprio per motivi di salute, che pero é fatto con gli avanzi del giorno.

Questa e la vita all'interno di un Monastero. Pud sembrare assurda o crudele ma in realta questa
disciplina di obbedienza e dedizione é finalizzata a trovare la calma 'equilibrio e la comprensione.
La Via dello Zen si presenta come la scuola del cuore del Buddha e consiste nel seguire
l'indicazione e vedere nella Natura del proprio cuore. Questo non significa che si debba vivere
come un Monaco ma ci fa capire che la trasformazione puo avvenire solo con la determinazione.
Una delle basi dello Zen & che bisogna mantenere il cuore vuoto. Senza una pratica quotidiana
non si possono avere risultati. La pratica non significa solo la meditazione ma mantenere questo
equilibrio in ogni situazione, questo permettera di rimanere in armonia con cio che ci circonda,
bello o brutto che sia. E un cuore vuoto permettera di accogliere nuove riposte nuove verita. Se
non si ha questo valore spirituale non si puo avere uno sviluppo interiore e ci si limita solo
all'aspetto esteriore delle cose senza capirne il significato vero.




LO SHINTOISMO

Lo Shintoismo, o semplicemente Shinto ,& una religione nativa del Giappone e nel passato € stata
la sua religione di Stato.

In effetti lo Shintoismo non ebbe un nome fino a che non divenne necessario distinguerlo dal
Buddhismo. Quest'ultimo non penetrd spazzando via la precedente fede giapponese, ma al
contrario contribui alla sua consolidazione.

Lo Shintoismo € una religione difficile da classificare. Da una parte puo essere considerata
veramente come una forma molto organizzata di animismo, ma la presenza di una mitologia
definita la rende piu una religione politeista con tratti sciamanici.

La vita dopo la morte non & una preoccupazione primaria e viene data un‘enfasi maggiore al
trovare lI'armonia in questo mondo, invece che nel prepararsi al successivo.

Lo Shintoismo non possiede insiemi vincolanti di dogmi, un luogo santo sopra tutti gli altri da
adorare, nessuna persona o kami (si puo tradurre come divinita o spirito naturale) considerato piu
sacro degli altri, e nessun insieme definito di preghiere. Lo Shintoismo € piuttosto una collezione di
rituali e metodi, intesi a mediare le relazioni tra gli esseri umani e i kami.

Queste caratteristiche conferiscono allo Shintoismo un carattere di completezza semplice ed
efficace, caratteristiche che gli consentono di sopravvivere tutt'oggi, facendone una religione

importante e millenaria. Queste pratiche si sono originate organicamente in Giappone nel corso di
molti secoli e sono state influenzate dal contatto con le religioni straniere, soprattutto cinesi. Da
notare per esempio, che la parola Shinto & essa stessa di origine cinese e che molte delle
codifiche della mitologia shintoista vennero costituite con lo scopo esplicito di rispondere
all'influenza culturale cinese. Nella stessa maniera lo Shintoismo ha avuto, e continua ad avere,
un'influenza dominante sulla pratica di altre religioni in Giappone. In particolare si potrebbe anche
discuterlo sotto la voce Buddhismo giapponese, poiché le due religioni hanno esercitato una
profonda influenza I'una sull'altra per tutta la storia del Giappone.

Lo Shintoismo & una religione cosmica. Con questa definizione si intende affermare che si tratta di
una religione che vede tutto il cosmo, ovvero tutto cio che esiste, come pura manifestazione del
divino, ogni cosa é sacra poiché la materia stessa che costituisce tutte le cose che esistono ha un
fondamento divino. Nella cosmologia shintoista tutto l'esistente & pervaso da un'energia
primordiale, che alimenta e compone tutta la materia e tutte le sue manifestazioni, & il Musubi.
Questa forza mistica & paragonabile al Tao del Taoismo, un'energia cosmica che da origine al tutto
e causa l'evoluzione del tutto, attraverso I'eterno ciclo dell'esistenza. Esso € il legame intimo che
c'e tra tutte le cose, I'elemento comune a tutto cio che fa parte del cosmo.

Come la maggior parte delle tradizioni orientali, anche lo Shintoismo € una religione ciclica. Nello
Shintoismo l'esistenza, in tutte le sue forme, si origina innanzitutto dall'esprimersi del principio
cosmico in una dualita, due forze polarmente opposte, il principio negativo In e il principio positivo
Yo, corrispondente al rapporto di Yin e Yang della cosmologia taoista. Dall'avvicendarsi di queste
due forze primordiali e opposte scaturisce tutta I'esistenza, sia essa fisica e materiale sia spirituale.
La terza fase della cosmologia shintoista, seguente a quella della bipolarita, ovvero la
manifestazione dell'energia cosmica. Questa manifestazione finale che scaturisce dall'interazione
eterna delle due forze primordiali & la natura dell'universo, la sua esistenza stessa, la sua vita, il
suo continuo progredire in cicli eterni, nonché la sua molteplicita, sia essa spirituale, sia essa
fisica, ossia corrispondente al livello esistenziale umano.

Una caratteristica del pensiero shintoista di base & che non ha una concezione astratta e teoretica,
ma mira al pratico e al materiale, e questo lo ritroviamo nella storia del popolo giapponese e
ancora oggi nella loro cultura.

Quando una cultura straniera entrava in contatto con quella nipponica in alcuni casi il nuovo era
accettato nella sua forma, in altri respinto, nella maggior parte dei casi lo si adattava alle necessita
delle tradizioni giapponesi. Tale adattamento si € realizzato sempre secondo il medesimo schema,

10



guando il sistema di pensiero straniero si presentava ben organizzato e molto teorico come nel
caso di filosofie come confucianesimo, bunddhismo, tacismo,cristianesimo, senza escludere le
scienze e le arti, si eliminavano gli aspetti astratti e teoretici, si frantumava il sistema globale, si
semplificava il principio di base, e solo quella parte che aveva valore dal punto di vista
dell'applicazione pratica venne conservata.

Cio che ne risultava era una cultura straniera "nipponizzata". In altre parole, per tutti i sistemi
importanti si uso0 lo stesso modulo: dall'astratto al concreto, dall'universale al particolare,
dall'assoluto al pratico, quasi ci fosse una costante che, attraverso i secoli, lavorasse per
conseguire tale modello. Come risultato, alla base della cultura giapponese coesistono tre tipi di
visioni del mondo: quella straniera, quella autoctona e quella nella quale I'origine straniera e stata
nipponizzata.

11



SHIATSU
LE SUE ORIGINI E LA SUA EVOLUZIONE

La storia
I metodo Shiatsu si colloca in modo del tutto particolare tra le varie tecniche a mediazione
corporea e si differenzia dalle altre per il fatto, unico in questo ambito, di essere caratterizzato da
una pressione continua, prolungata e statica nell'esecuzione.
Lo Shiatsu é frutto di una secolare tradizione di cura sviluppatasi in Giappone dopo il VI secolo,
quando qui giunsero e si stabilirono i monaci buddisti favorendo cosi una larga diffusione dei
principi della Medicina Tradizionale Cinese.
Essi continuarono anche a sviluppare i loro principi religiosi (ricordiamo la nascita, a partire dal XllI
secolo dello Zen), che, essendo strettamente connessi con le pratiche fisiche, contribuirono a far
custodire in Giappone diversi saperi introdotti dalla Cina, come ad esempio le arti marziali nelle piu
svariate forme e, per quanto ci riguarda, I'arte manipolatoria, alla cui conservazione contribui in
seguito anche la tradizione familiare giapponese stessa.
Fu percio all'interno di questa metodologia di cura della salute, chiamata in Giappone "Kanpo", che
furono introdotte direttamente alcune delle arti di manipolazione cinesi:
- il Tao-Yinn, (Do-In in Giappone) una pratica personale di autopressione in punti vitali,
abbinata ad esercizi di riabilitazione e respirazione;
- I'An-Mo (Anma), che indicava praticamente l'intero patrimonio del trattamento manuale
cinese;
- I'An-Kiao che oltre alle tecniche dell'An-Mo, interveniva sul ricevente con esercizi riabilitativi
e respiratori.
Queste tre forme di trattamento, assieme alllAmpuku, una forma di cura manuale specifica per
'addome originaria invece proprio del Giappone, costituiscono la base della cura manuale
giapponese. Le conoscenze del pensiero medico cinese e delle manipolazioni dell’Anma classica
vennero presto rese obbligatorie per tutti gli operatori della salute.
Ma dopo aver incrementato la diffusione di questi trattamenti, il regime giapponese, che regno
dall'inizio del 1600 fino a meta del 1800, ne fece un'attivita riservata soprattutto ai non vedenti per
offrire loro una qualifica professionale; un ammirevole intento sociale che pero involontariamente
denaturo I'antica arte dell’Anma, riducendola all'esercizio di semplici massaggi generici, privi del
precedente supporto di valutazione e ben distanti dal concetto classico di arte manipolatoria
secondo i canoni della Medicina Tradizionale Cinese.
D'altro canto la politica di chiusura delle frontiere del Giappone alle influenze straniere adottata in
guel periodo determind una rivalutazione di tutte le arti tradizionali interne al paese, comprese le
tecniche di manipolazione che conobbero anzi una notevole diffusione, arrivando ad essere tenute
in considerazione persino da molti rappresentanti di Corte e del Governo per la cura della propria
salute
Cosi, fin dal 1600, molti operatori del settore iniziarono a rammaricarsi della non corretta e
inopportuna interpretazione dell'arte dell’Anma e molte voci cominciarono a levarsi in suo favore.
All'inizio del 1700 ci furono pubblicazioni che trattavano di Amna e Do-in proponendo una pratica
attraverso lo stimolo dei meridiani dell'agopuntura, si utilizzé 'Anma come metodo di valutazione
energetica della persona in cura e si studio la circolazione dell'energia come base per gli interventi
terapeutici.
Ma soprattutto significative sono le annotazioni in merito agli effetti curativi dell’Anma classica del
maestro Tada che, nel suo "Ampuku Zukai" (1827), affermava: "la pressione sistematica sul corpo
attiva I'energia stagnante, migliora la funzione organica, fa circolare meglio il sangue, sblocca le
articolazioni, scioglie i muscoli ed i legamenti, rende la pelle vitale, aumenta I'appetito, facilita
I'emissione d'urina e fa accrescere I'energia”.
Con la riapertura delle frontiere con l'estero, iniziata a meta del 1800, assistiamo ad un interesse
dei giapponesi per le proposte del mondo occidentale.

12



Anche la medicina quindi, e in particolare quella europea e nordamericana divenne oggetto di
studio. Alcuni operatori del settore furono attirati dalle tecniche europee.

In effetti un altro fatto importante da considerare nella storia delle arti manipolatorie in Giappone, fu
I'introduzione di tre forme di cura manuale provenienti dal Nord America che agivano sull'equilibrio
dell'apparato locomotore e del sistema dei nervi ed in particolare sulle sintomatologie della colonna
vertebrale: la Chiropratica, I'Osteopatia e la Spondyloterapia.

Nel 1911 venne emanata una legge che riconosceva ufficialmente la figura professionale,
regolamentandone il metodo, di chi operava utilizzando I'agopuntura, I'Anma e la moxa. La stessa
legge lasciava pero la possibilita di praticare anche altre forme di trattamento non riconosciute,
senza bisogno di avere una autorizzazione da parte della prefettura locale e questo avra una
particolare rilevanza nella nascita e lo sviluppo iniziale del metodo Shiatsu.

E interessante perd notare come all'inizio di questo secolo molti terapisti giapponesi, formati
secondo il metodo occidentale, furono successivamente attratti dal pensiero della medicina
tradizionale giapponese.

E’ stato dunque grazie anche alla voce di personalitd come queste che piu tardi, a partire dagli
anni '50, la medicina tradizionale giapponese, il cui ricordo & stato sempre mantenuto vivo nel
tempo, venne diffusa come "Medicina Orientale".

La nascita

Le tecniche a mediazione corporea che hanno origine dal massaggio cinese sono circa un
centinaio ma solo una ventina sono quelle essenziali mentre tutte le altre rappresentano solo delle
varianti.

Tra le tecniche fondamentali ricordiamo quelle particolarmente basate sul concetto di pressione:
sara proprio questo elemento del trattamento manuale, infatti, a servire da base alla metodologia
Shiatsu cosi come verra concepita dai Giapponesi.

1) LiFa; dove Liindica una pressione contrapposta effettuata con entrambe le mani e Fa
significa semplicemente "manovra" o "tecnica";

2) Tui Fa; la "manovra”, in questo caso, € quella di "premere, mettere in movimento, premere
in avanti in senso verticale con il pollice, con le dita o con il palmo”;

3) An Fa; si tratta ancora di una "manovra”, effettuata con una pressione del pollice o del
palmo della mano "in modo perpendicolare al punto di contatto”. E' un tipo di pressione
utile al ricevente ma non dolorosa, che anzi calma e fa riposare, per cui I'applicazione viene
fatta prima in modo leggero e poi in profondita. La finalita di questa tecnica non & solo
quella di impostare un trattamento specifico, ma anche di valutare la condizione energetica
del soggetto.

4) Dianxue Fa; rappresenta una variante della tecnica precedente (An Fa) e consiste in una
manovra di pressione effettuata con I'estremita del dito in modo perpendicolare (Dian) ali
punti dell'agopuntura (xue).

Fu probabilmente a partire dal 1911 che si fece strada l'idea di isolare I'atto pressorio, fino ad
allora presente solo come componente sporadica nei trattamenti Anma, attribuendogli una
funzione curativa autonoma.

A questa forma di intervento basato sulla pressione esercitata con le mani sul corpo venne dato il
nome di Shiatsu, che letteralmente significa, Shi = dito atsu = pressione.

Fu forse I'impiego di questo termine nuovo (che tra l'altro rappresenta a pieno il significato del
trattamento) a far nascere negli operatori, che I'avevano cosi messo a punto, l'idea di creare una
disciplina che si differenziasse dallAnma che stava ormai subendo una fase d'involuzione.
Questa possibilita veniva offerta dalla legge stessa che, come si e visto, permetteva anche
I'esercizio di forme di cure alternative o comunque diverse da quelle istituzionalizzate (Anma,
agopuntura e moxa).

La vera figura di "padre fondatore" dello Shiatsu & Tamai Tempaku, esperto di medicina
energetica cinese e di Anpuku, Anma e Do-in, che per primo si rese conto che alcune tecniche
dell’Anma costituivano da sole un nuovo, autonomo e raffinato metodo di cura manuale e che per
primo contribui alla sua divulgazione sin dal 1911.

Risale proprio al 1919 la pubblicazione del primo libro sullo Shiatsu, intitolato "Shiatsu-ho", ad
opera di Tamai Tempaku, la cui influenza fu determinante per la formazione di due personalita

13



importanti come Tokujiro Namikoshi e Shizuto Masunaga, che faranno poi conoscere lo Shiatsu in
tutto il mondo.

Dal punto di vista legislativo lo Shiatsu venne riconosciuto ufficialmente nel 1955 dal Ministero
della Sanita come un trattamento manipolatorio particolare basato sulla pressione, ma rimase
sempre inquadrato nel panorama delle tecniche di massaggio Anma. Solo qualche anno dopo, nel
1964, una nuova normativa lo defini invece come una forma di cura del tutto autonoma e distinta,
sia dall'’Anma che dal massaggio occidentale praticato in Giappone.

Il fatto che lo Shiatsu venga riconosciuto ufficialmente da parte del governo giapponese &
probabilmente da attribuirsi anche al sorgere di alcune scuole specifiche per il suo insegnamento,
tra cui quella creata nel 1940 da Tokujiro Namikoshi, che ha avuto il merito di essere stato il primo
a dare una organizzazione didattica essenziale alla metodologia Shiatsu.

| vari stili di Shiatsu

Oggi nel mondo esistono svariati stili di Shiatsu, tra i piu diffusi quelli fondati da Tokujiro Namikoshi
e Shizuto Masunaga.

Lo stile di Namikoshi si serve dei principi su cui e fondata la medicina occidentale, &€ sostenuto da
una visione prettamente anatomica e fisiologica della realta e della salute dell'uomo,ed é rivolta
esclusivamente al sintomo, non tenendo conto del ricco patrimonio della tradizione della medicina
orientale. Il suo metodo consta di sequenze ben precise, rimaste immutate per decenni, e un
eventuale limite che si puo rilevare & proprio la carenza di elementi di crescita e sviluppo.

Lo stile di Masunaga é basato sulla visione energetica del ricevente, in quanto persona e non
soltanto come corpo fisico che evidenzia un sintomo; mira ad un equilibrio generale delle funzioni
dell'organismo, la cui mancanza sarebbe, secondo Masunaga, la causa primaria delle patologie,
l'attenzione e dunque spostata dai sintomi alle cause.

Per un certo verso possiamo parlare dunque di un ritorno doveroso dell'arte della manipolazione
giapponese alla tradizione di cura, che considerava la salute dell'uomo non soltanto come
problema fisiologico autonomo ma come squilibrio piu generale nell'ambito dell'evoluzione
personale, comprendente anche gli aspetti funzionali, energetici, psichici e di qualita di pensiero.
Lo Shiatsu di Namikoshi & quello istituzionale oggi in Giappone, ma l'apporto di Masunaga in
termini di evoluzione & stato determinante per il successivo sviluppo del fenomeno Shiatsu oltre i
confini del suo paese di origine. Infatti, si puo constatare che il sistema Shiatsu maggiormente
impiegato, conosciuto e diffuso oggi nel mondo € quello che tiene conto del sistema energetico dei
meridiani a cui Masunaga si € riferito.

Masunaga con la sua esperienza e con il suo lavoro di ricerca, condotto con umilta e
considerazione della millenaria tradizione cinese e giapponese, ha incoraggiato lo sviluppo di
guesta continua ricerca negli operatori shiatsu. Questo ha portato a svariate tendenze e stili, in
alcune risultano del tutto improponibili e fuor di luogo le improvvisazioni e gli espedienti fuorvianti
di coloro che partendo dallo shiatsu, spesso con smodato egocentrismo, si abbandonano ad
esperimenti su forme di energie ben poco chiare.

In conclusione, ci piace riportare una frase di Douglas Gattini (da uno scritto” Shiatsu: origini,
rinascita ed evoluzione”):

La lunga strada battuta dai Cinesi prima e dai Giapponesi poi, che é stata profondamente incisa
con I'opera di Masunaga, € invece aperta a tutti coloro che, escludendo interessi personali ed
egocentrismi e mantenendosi comungue

sempre ancorati alla realta di base dello @ e It T .
Shiatsu e della sua effettiva pressione sul BT . TS 0 e
corpo, vorranno continuare con semplicita, con it SESTUIUUNN— g
saggezza e discrezione, ma anche con Sl '.F"'-- F .
pazienza e buona volonta, il lavoro di ricerca !,- E

fin qui condotto, usufruendo delle esperienze ST

gia realizzate quale valida sintesi di una lunga F . e [

e consolidata tradizione curativa e di ricerca . Ll
interiore. e

T

14



IL METODO MASUNAGA
ZEN SHIATSU

Chi e Shizuto Masunaga
Shizuto Masunaga (1925-1981) é stato uno psicologo giapponese, laureato in psicologia e filosofia
all'universita di Kyoto, fu uno studioso di medicina tradizionale cinese e giapponese.
Inizialmente allievo e collaboratore di Namikoshi, fonda I'associazione di Shiatsu IOKAI.
Il lavoro portato avanti da Masunaga, contribui inoltre, dopo la diffusione del metodo Namikoshi, al
naturale inserimento della tecnica Shiatsu, cosi come era stata messa a punto agli inizi del
millenovecento, all'interno della metodologia di
cura giapponese, determinandone l'evoluzione
verso un piu elevato livello di consapevolezza.
Quando Masunaga istituisce la sua scuola,
introduce alcuni importanti concetti che,
superando l'impostazione originaria di Tamai
Tempaku, sono indirizzati al miglioramento
dell'utilizzo della tecnica per una piu efficace
azione curativa.
Chiamo il suo metodo di shiatsu “Keiraku
Shiatsu”. “Keiraku” sono quei canali di energia
che scorrono dentro di noi, ma anche Il
collegamento diretto con la Vita e I'Amore del
Cosmo, da cui proviene il potere di cura e di
guarigione.
Per ottenere questa alchimia studio certo gli
antichi testi orientali, adattando il loro antico
sapere alla mentalita odierna, ma si applico
anche alla psicologia occidentale, collegando
direttamente la psiche al corpo fisico e
all’energia che tutto anima e sulla base di
guesto “intero” sperimento e sistematizzo il
suo metodo.
Cosi, dopo aver unito passato e presente del
Giappone, si apri allOccidente e alla sua
realta, offrendogli una modalita orientale di
‘\’ ottenere salute e benessere in modo che
N Oriente ed Occidente “possano vivere
'esperienza di andare al di la delle proprie essenze individuali....come se fossero un essere
unico”.
Non ebbe troppa fortuna in patria, in compenso il suo metodo si diffuse in Occidente, dove la fonte
della sua grande creativita dette origine a moltissime modalita di operare nello shiatsu, che in tutto
o0 in parte a lui richiamano. Ci si augura che venga accolto anche il suo pensiero, perché senza
comprensione di quest’ultimo, il suo metodo rimane come una scatola da cui sia stato tolto il
contenuto originario e che puo essere riempita di altro, pur mantenendo intatta I'etichetta.
In occidente il metodo di shiatsu di Masunaga prese il nome di “Zen Shiatsu”, forse per ragioni
editoriali, e fu diffuso inizialmente soprattutto negli Stati Uniti, opera del suo allievo Wataru Ohashi.

Masunaga

i

15



Lo Zen Shiatsu

Masunaga ha concretizzato la possibilita di una teoria shiatsu globale, che pur avendo salde radici
nella tradizione orientale comprendesse le moderne conoscenze scientifiche e fosse aperta allo
sviluppo e alla continua interpretazione.

Le idee di Masunaga, sebbene non ancora completamente sintetizzate, volgono ad una
applicazione veramente pratica della teoria della medicina tradizionale cinese e dell’agopuntura.

| sistemi di valutazione tramite palpazione e I'estensione dei meridiani classici dell'agopuntura,
indicano che il trattamento shiatsu coinvolge tutto il corpo, fornendo un’esperienza di rilassamento
completa e tuttavia concentrata in particolare sui bisogni del ricevente in quel momento.

Lo Zen Shiatsu considera il ricevente nel suo insieme, seguendo le piu antiche versioni della
teoria della medica tradizionale cinese, attraverso i meridiani il praticante agisce sulla mente, sullo
spirito, sulle emozioni e sul corpo del ricevente.

Le caratteristiche del Metodo Masunaga
Possiamo identificare i principali concetti del Metodo Shiatsu di Masunaga nei seguenti punti:

- Imparare dal corpo.

- Caratteristiche della pressione: perpendicolare, mantenuta e costante.

- Lafocalizzazione dell’energia: portando 'attenzione sulla zona di trattamento I'energia si
attiva. Ogni osservatore influisce con la sua energia nel fenomeno che sta osservando.

- L'uso delle due mani, mano madre e mano figlia.

- L’hara e la sua centralita.

- L’estensione dei meridiani. | meridiani tradizionali sono sei sulle gambe e sei sulle braccia,
Masunaga inseri I'estensione del percorso dei meridiani cosicché si hanno dodici meridiani
sulle braccia e dodici sulle gambe. Cambia anche la direzione del percorso che, in questo
caso, parte sempre dal centro, dall’hara, verso I'esterno (movimento centrifugo).

- Kyo e jitsu che vengono considerati complementari e interdipendenti in rapporto di causa
ed effetto.

- Ciclo del'ameba. La circolazione del ki dei meridiani vista nella semplicita delle funzioni
vitali.

- Zone di valutazione su hara e schiena.

- Makko-ho, esercizi per immagini: I'immagine crea il movimento, I'immagine favorisce il
passaggio dal piano fisico a quello energetico. “Possiamo imparare I'arte di sciogliersi per
sentire il vuoto e I'arte di muoversi per riempire il vuoto” (Masunaga).

- Ricerca aperta e continua. Masunaga ha lasciato una porta aperta alla continua ricerca

nello shiatsu. Affermo “io sono arrivato sin qui, saranno altri a completare il mio lavoro”.

16



LA TEORIA DELLO ZEN SHIATSU

Lo Zen Shiatsu, creato da Masunaga, € il primo modello Shiatsu dotato di una propria teoria che si
integri completamente con la pratica.
Masunaga, attraverso le sue esperienze, prese spunto da:

- le antiche origini taoiste della teoria MTC

- il tradizionale uso dello shiatsu come rimedio popolare

- la moderna conoscenza della fisiologia e il modello psicologico occidentale

- l'approccio filosofico del buddismo Zen

- la propria esperienza clinica maturata durante migliaia di trattamenti shiatsu

La teoria dello shiatsu di Masunaga € un insieme compatto: diagnosi, teoria e trattamento sono
inscindibili e si fondano sulla rete dei meridiani e sul movimento del Ki al loro interno.

In effetti suddividere una parte teorica diventa cosa non semplice, percio tratteremo solamente
alcuni concetti che potremmo definire piu teorici, imandando alla parte pratica la spiegazione di
alcuni principi fondamentali, perché legati ad un esperienza piu diretta per poter essere meglio
capiti.

Infatti il metodo proposto da Masunaga non consta di una teoria separata dalla pratica, ma ¢ la
pratica il suo fondamento.

Per prima cosa tratteremo due concetti che sono fondamentali nello Zen Shiatsu, che fanno parte
della cultura orientale e che ritroviamo nelle filosofie (taoismo, buddismo zen), nellMTC e nelle
tradizioni popolari giapponesi: il Ki e I'Hara.

Essi fanno parte delle tradizioni e della cultura dei popoli cinesi e giapponesi, il loro modo di
pensare e di fare le cose e permeato da questi concetti, dai quali noi occidentali siamo estranei.

Il Ki
Il Ki (in cinese “Qi") & I'energia presente ovunqgue intorno a noi e in continua trasformazione; essa é
la manifestazione dello Yin e dello Yang, la dualita esistente nell’energia cosmica, e dal loro
integrarsi si genera il Ki. E’ quindi il mondo delle vibrazioni, I'energia elettromagnetica, I'energia
vitale che anima 'universo.
Il Ki & proprio di tutte le cose, specifico di ogni essere e cosa. In genere quindi con Ki si intende
un’intangibile e totalmente pervasiva energia che esiste ovungue. E’ la potenza che anima la vita,
la forza che sostiene il ritmo della natura.
Il Ki e difficile da definire precisamente, ma tutti gli esseri viventi attirano questa energia nei propri
corpi e la utilizzano come energia indispensabile per vivere.
Il Ki & la manifestazione estrema della potenzialita di ogni organismo: gli alimenti che mangiamo,
I'aria che respiriamo, il sangue che circola, sono veicoli di questa forza.
Ogni fenomeno € da considerarsi energia. La luce, il suono, il movimento, il calore, il pensiero
stesso. Il Ki € la radice stessa del’'uomo. L'uomo come piccola particella dell'universo che lo
circonda, porta in se la stessa energia vitale, lo stesso movimento. L'uomo: il microcosmo nel
macrocosmo. Le manifestazioni del macrocosmo si riflettono nel microcosmo e viceversa. Non si
puod negare che siamo energia.
In occidente il termine energia richiama alla mente I'energia elettrica, oppure la forza di un essere
umano. In oriente con il termine energia si indica tutto, tutto il nostro essere, tutto e energia, tutto
€ guidato da un energia presente sia in noi che attorno a noi.
| giapponesi spesso definiscono i fenomeni relativi premettendo un prefisso al termine “ki”. Ad
esempio il tempo meteorologico (TenKi) & un insieme delle caratteristiche del cielo e del Ki, mentre
le caratteristiche del fulmine e del Ki formano il “denki, che vuol dire elettricita.
Possiamo distinguere due tipi di KI:

- 1l Ki Universale o Primordiale, che & la coscienza universale

- La manifestazione del KI Universale in tutti i fenomeni della vita.

17



Un principio fondamentale nella medicina orientale & che ogni individuo possiede un innata
capacita di autoguarigione, una capacita che deriva dal flusso equilibrato del KI nel corpo, in
armonia col fluire del Ki Universale. Per contro, la malattia sopravviene quando questo flusso di
energia Ki diventa distorto; ad esempio, il Ki puo accelerare, rallentare, indebolirsi, stagnare.

Cio che ci collega al Ki Universale ¢ il canale spirituale che scorre verticalmente al centro del
nostro corpo. In questo canale I'energia arriva e poi si trasforma grazie a sette centri energetici
detti Chakra. Da questi arriva ai Meridiani che portano Ki a cellule e agli organi interni e si
collegano con gli strati piu superficiale della pelle, dove il Ki fluisce continuamente.

Ma il Ki dei meridiani e influenzato non solo dal Ki Universale ma anche dal Ki del cibo che
mangiamo, dalle emozioni, dalla gioia e dal dolore. Emozioni che hanno reazioni sulla mente, sulla
psiche e che vanno ad interagire cosi sugli organi interni creando squilibri.

Nell'uomo il Ki Universale si manifesta principalmente come mente e corpo. Dato che sappiamo
che la combinazione di yin e yang produce energia, possiamo dire che 'uomo ha la massima
capacita quando mente e corpo sono unificati. Sappiamo che la condizione del nostro corpo si
riflette nei nostri pensieri e che la condizione della mente é riflessa nel nostro corpo, ma la mente
guida il corpo. Idealmente I'espressione fisica € la manifestazione spontanea delle intenzioni della
nostra mente. Maggiore é l'integrazione mente-corpo, maggiore € il collegamento con il Ki
Universale e di conseguenza piu forte € il nostro Ki.

Il Ki € fondamentale nello Shiatsu, perché fare Shiatsu vuol dire lavorare sul Ki del ricevente,
utilizzando il proprio Ki.

L’'Hara

In termini occidentali I'hara é la cavita addominale. Contiene molti degli organi interni e si estende
dalla gabbia toracica al pube e alle ossa dell’anca. Nel pensiero orientale I'hara e la sede della
coscienza umana. E’ il luogo dove lo spirito diventa materia e la materia diventa spirito, nel
continuo ciclo della vita. E’ il centro del corpo e il centro dell’'universo.

Il centro dell’hara & un punto sulla linea mediana della parte anteriore del corpo,tra le due ossa
dell’anca. Si trova nel profondo addome ed & il nostro centro di gravita fisica.

In Giappone prende il nome di tanden, e viene localizzato “tre dita sotto 'ombelico”.

L’hara contiene la nostra vitalita e la forza del nostro hara é indicazione del modo con cui
possiamo unificare il corpo, mente, spirito nella nostra vita.

Dall’hara provengono tutta la nostra vitalita, la nostra azione, il nostro pensiero e comprensione.
L’hara é il potere che sta dietro la manifestazione dei nostri pensieri e sogni nel mondo materiale.
Cosi, un forte hara porta alla giusta azione nel mondo.

L’hara é la fonte reale di qualsiasi problema di salute, piccolo o grande che sia.

Vedremo quanto & fondamentale I' hara del praticante, sia dal punto di vista fisico che energetico,
per lo svolgimento di un buon trattamento Shiatsu, e quanto importante e I'hara del ricevente, che
dopo un attenta valutazione ci da preziose indicazioni per lo svolgimento del trattamento.

Meridiani

Il concetto di struttura umana derivante dalla medicina cinese tiene conto, non solo delle ossa,
legamenti,muscoli tessuti, sangue, fasce ma anche delle energie che tengono unita tale struttura;
questo insieme di energie € detto Ki, percio la struttura fisica & considerata fondamentalmente
energetica.

La circolazione del Ki nel corpo umano avviene lungo canali detti meridiani, che possono essere
considerati come le forze che creano e che tengono insieme il corpo, fornendo gli elementi
essenziali per la nostra esistenza.

I meridiani collegano ogni organo interno con la periferia del corpo, passando per gli strati
superficiali della pelle. I meridiani di ogni organo interno si collegano in questi strati esterni per
formare due circuiti. Uno per ogni lato del corpo. Il Ki fluisce in questi circuiti in cicli senza fine,
idealmente in armonia col fluire del Ki Universale.

| meridiani presenti nel nostro corpo sono numerosi, in termini di migliaia, ma 12 meridiani sono i
principali e sono quelli che noi considereremo.

18



Lo Zen Shiatsu si fonda sui meridiani, in quanto lavora sul Ki che passa lungo questi canali.
L’esperienza diretta del Ki portd Masunaga a prolungare i percorsi dei meridiani classici
dell'agopuntura a tutto il corpo.

Stild una mappa dei meridiani dove la differenza sostanziale la ritroviamo nel fatto che i percorsi
tradizionali prevedono il passaggio di 6 meridiani sulle braccia e altri 6 meridiani sulle gambe, lui
indica il passaggio di tutti e 12 i meridiani sia sulle gambe che sulle braccia.

Non dimentichiamo che i suoi studi riguardavano la medicina tradizione antica, infatti 'approccio
giapponese tradizionale all'individuazione di meridiani e punti tende comunqgue ad essere empirico,
basandosi in grande misura sulle sensazioni che praticante e ricevente provano nel momento in
cui si tocca un punto. Lo stesso succedeva in Cina e Giappone in tempi antichi, quando la
palpazione era parte integrante della pratica dell’'agopuntura, nel Ling Shu era scritto “chiedi sopra
e sotto il punto, poiché i meridiani di ognuno sono diversi”.

I meridiani indicati da Masunaga non si differenziano di molto da quelli dell'agopuntura, se non in
pochi casi, molti seguono i percorsi profondi dei tracciati classici, le derivazioni secondarie o i
collegamenti.

| moderni tracciati dei meridiani sono stati stilati per 'agopuntura, per individuare la posizione dei
punti e non tanto i percorsi che li uniscono.

Infatti nel percorso dei meridiani ritroviamo dei punti o tzubo, attraverso i quali & possibile accedere
al sistema energetico di ogni individuo. L’agopuntura lavora proprio su alcuni di queste miriadi di
punti, indicandone funzioni specifiche.

Nello Zen Shiatsu invece € il percorso del meridiano, del Ki la cosa fondamentale da seguire, il
punto o lo tsubo viene preso in considerazione in quanto percorso per raggiungere il Ki in
profondita, al di 1a di una sua funzione precisa.

19



——————

TR .

— -
-~ - e

S

Mappa di Masunaga dei Meridiani

20



Il Ciclo dell’Ameba

Poiché i meridiani percorrono la superficie del corpo, si puod essere tentati di pensare che
appartengano alla sfera fisica. Ma quando impariamo che ai meridiani sono collegati aspetti sia
fisici che mentali, ci rendiamo conto che i meridiani sono indissolubilmente legati alla vita
dell’'Universo.

La struttura teorica di Masunaga, che basa lo shiatsu sui meridiani, deriva dal suo interesse nella
locazione di questi e nellimportanza dei loro effetti specifici nel corpo, mente ed emozioni.

Egli congetturo che, se il sistema dei meridiani € una valida espressione della nostra struttura
energetica e non un elaborazione arbitraria ed accademica, allora ci deve essere una relazione fra
le funzioni energetiche dei meridiani e la loro locazione sul corpo.

Lavorando su questa ipotesi, egli prese come punto di partenza la sequenza dei meridiani
conosciuta in occidente come I'Orologio Cinese o Circolo Circadiano. Seguendo questa sequenza,
I'intera rete di meridiani puo essere tracciata in modo continuo sul corpo.

Nel Circolo Circadiano c’é simmetria nella disposizione dei meridiani nel corpo e nella loro
alternanza di yin e yang, ma il significato della sequenza simmetrica é collegato principalmente alle
successive ore del giorno in cui i meridiani sono piu attivi.

Masunaga collegd questa sequenza non a un giorno, ma all'intera vita di un individuo, o ai cicli di
attivita, dall'inizio al completamento, che avvengono nella vita.

Parti dall'osservazione che la circolazione dell'energia (KI) & presente in tutte le forme di vita, dalle
piu piccole alle piu grandi, dalle piu primitive alle piu evolute, percio egli prese come modello il
ciclo vitale di uno degli esseri viventi piu piccoli, I'animale unicellulare e quindi la sua teoria viene
definita “Il ciclo vitale dellameba”.

1 Stadio — Creazione di un confine e inizio dello scambio

L'inizio della vita sulla terra si pensa sia avvenuto nel cosiddetto brodo primordiale, una ricca
infusione di aminoacidi ed elementi nutritivi di sostegno alla vita, nel quale la vita ebbe inizio
attraverso un impulso elettrico, forse un lampo o un fulmine.

La piu semplice forma di vita si formd cosi: una cellula, nient’altro che brodo primordiale con della
pelle intorno.

Questo e il primo stadio dell’esistenza, la costituzione di un identita individuale, separata dal resto
dell’'universo ma che coesiste con esso.

Nella prima fase 'ameba definisce il suo confine, tramite questo consente una comunicazione con
il mondo esterno e I'assunzione di energia.

Il confine deve essere permeabile per permettere lo scambio di Ki con I'Universo.

In questa fase si ha il primo soffio vitale, cioé il primo respiro che immette I'individuo nella vita.

| meridiani associati a questa fase sono quelli collegati all’elemento Metallo: Polmone e Intestino
Crasso.

Il meridiano del polmone regola la funzione respiratoria, scambio ed eliminazione di ossigeno,
anidride carbonica e di ki, esprime anche la comunicazione, e governa la pelle (secondo 'MTC),
che é il nostro confine permeabile. Il meridiano dell'intestino crasso regola I'eliminazione delle
scorie.

21



La posizione dei meridiani di Polmone e Intestino Crasso sono sul nostro confine anatomico,
formando I'esterno del nostro contorno quando siamo in posizione eretta con i palmi delle mani

rivolti in avanti.
I meridiani di polmone e intestino crasso rappresentano le funzioni di immissione ed eliminazione

attraverso il confine.
Le parole chiave che riassumono questa fase sono “vitalita attraverso lo scambio”.

2 Stadio — Il soddisfacimento di bisogni

Nel secondo stadio, una volta che si &€ formata un’unita individuale, sorgono necessariamente dei
bisogni. Il bisogno fondamentale di qualsiasi forma di vita & quello di nutrirsi.
Nel caso dellameba le sue azioni saranno:
- rigonfiarsi nella parte anteriore per raggiungere cio che desidera
- awvolgerlo e incominciare a frantumarlo e renderlo in una forma digeribile
| meridiani interessati sono quelli collegati all’'elemento Terra e sono i meridiani di Stomaco e
Milza.
L’energia yang attiva dello Stomaco esprime la percezione di un bisogno e il movimento verso la

sua soddisfazione.
La Milza espleta la sua funzione yin di incorporare e fagocitare 'oggetto del bisogno, inoltre lo

elabora in forma digeribile.
L’attivita in questa fase energetica e tutta nella parte anteriore e i meridiani relativi anteriormente

nel corpo.
I meridiani di Stomaco e Milza svolgono le funzioni di ingestione e digestione.

Le parole chiave in questa fase sono “ appetito e soddisfazione”.

3 Stadio — Assimilazione ¢ ]

Nel terzo stadio 'ameba ﬂeve assorbitg il nutrimento da cio che ha ingerito e integrarlo.
Il nutrimento di qualsiasi natura e forma esso sia (cibo, impressioni sensoriali, informazioni, imput

emotivi, etc), diventa cellula stessa.

22



I meridiani interessati sono quelli legati all’elemento Fuoco e sono il meridiano del Cuore e quello
dell’ Intestino tenue. Il cuore integra il nutrimento, lo fa diventare parte dell’ individuo della sua
struttura fisica psicologica e mentale. L'intestino tenue separa, discerne e trattiene, mandando al
Cuore solo cio che & buono per lui e per tutto I'organismo.

Il Cuore nella tradizione orientale € il nucleo centrale del nostro sé individuale, la nostra
consapevolezza. |l passaggio attraverso questo stadio rende I'individuo consapevole del suo
esistere e del suo agire.

Il movimento dell’energia in questo processo € verso l'interno e il ciclo energetico ha raggiunto cosi
il suo punto centrale, i meridiani di questa fase sono sulla superficie interna degli arti.

Le caratteristiche dei meridiani di Intestino tenue e Cuore sono conversione e integrazione.

Le parole chiave di Masunaga per questo stadio sono “controllo centrale e conversione”.

4 Stadio — Fuga dal pericolo

In questo stadio I'ameba € in grado di sostenersi da sola e rispondere ad altri stimoli del’'ambiente.
E’ la fase in cui deve imparare a proteggersi dai pericoli, intraprendere nuove azioni, esplorare
nuovi orizzonti e anche purificarsi.

Il bisogno di fuggire viene percepito nella parte posteriore, dove c’é un movimento che allontana
dalla fonte dello stimolo, questo forni a Masunaga la parola chiave per descrivere questo stadio:
“impeto”.

I meridiani di Vescica e Reni, associati all’'elemento Acqua, rappresentano questa fase del ciclo e
si trovano dietro, le loro caratteristiche sono Vitalita, Purificazione e Impeto.

| reni, nel’lMTC, forniscono I'impeto per tutte le nostre azioni, funzioni e processi metabolici.
Questo impeto inoltre purifica mantenendo il movimento e il continuo flusso.

La purificazione non solo fisica ma anche la capacita di eliminare gli ostacoli, 'impeto €& la spinta
per andare oltre e rinnovarsi continuamente.

Le parole chiave si questo stadio sono “purificare e dare impeto”.

5 Stadio — Circolazione e Protezione

ica:
e iy 4-&’ %

a .g/ 7”"*:4_ .

Il quinto stadio e il momento in cui 'ameba deve imparare a relazionare con altre amebe, cosi fa
anche un individuo, creando la possibilita di socializzare, ma anche cautelandosi dalle relazioni,
guindi anche una difesa.

23



Inoltre deve anche Iottare quotidianamente per adattarsi allambiente, ai cambiamenti di
temperatura, agli agenti inquinanti, ad altre influenze esterne, oltre che da intrusioni sgradite nel
nostro spazio emozionale.

Abbiamo quindi bisogno di meccanismi sociali ed emozionali che possano sia estendere I'influenza
del proprio sé profondo, che ritirarlo per proteggersi di piu quando & necessario.

La quinta fase provvede ad una costante protezione ai diversi livelli del nostro essere.

Sono interessati i meridiani dell’elemento Fuoco Supplementare, Triplice Riscaldatore e Ministro
del Cuore con le caratteristiche di circolazione e protezione.

Il Triplice Riscaldatore protegge la superficie dai rischi del’ambiente, incluse le influenze di altre
personalita, il Ministro del Cuore forma un “rivestimento interno” per proteggere il nostro centro
emozionale.

La posizione dei meridiani si rileva quando siamo seduti con le gambe incrociate in una posizione
protettiva, il Triplice Riscaldatore € visibile e protegge I'intera superficie del corpo, il Ministro del
Cuore ¢ invisibile per un osservatore, ma visibile per noi, perché forma il rivestimento interno.

Le parole chiave sono “circolazione e protezione”

6 Stadio — Scelta di direzione

Nel sesto e ultimo stadio 'ameba ha ormai accumulato una serie di esperienze e di energie, quindi
ora deve immagazzinarle e decidere come sfruttarle, deve saper gestire le sue risorse e valutare la
possibilita di intraprendere ed esplorare nuovi percorsi di vita.

A questo punto entrano in funzione i meridiani dell’elemento Legno, Fegato e Vescica Biliare con
le caratteristiche di immagazzinamento e distribuzione.

Secondo Masunaga ¢ il Fegato che liimmagazzina e la Vescica Biliare che li distribuisce.

La funzione energetica di questi meridiani e decidere quando immagazzinare e quando distribuire
i nutrienti nel corpo.

I meridiani di Fegato e Vescica Biliare si trovano ai lati del corpo, ci permettono di girarci da una
parte all’altra per soppesare le possibilita delle diverse direzioni dell’azione.

La parola chiave per questo stadio si riferisce al momento subito prima che venga presa la
decisione per I'azione, quando le opzioni sono ancora aperte: “indecisione”.

Il ciclo del’ameba e stato scelto da Masunaga per spiegare le fasi di energia che si succedono
guando I'essere prosegue nel suo cammino di vita.

Un’altra prospettiva € quella di vedere come ogni stadio avvenga in modo pitl 0 meno continuativo
come manifestazione dei nostri processi fisici, mentali ed emozionali.

Le prime tre fasi del ciclo si riferiscono ai diversi modi in cui riceviamo energia: dalla respirazione e
dal naturale scambio di energia con 'universo, dall’ottenimento di cibo o dalla soddisfazione dei
nostri desideri, dall’'assorbimento di quel cibo o I'assimilazione del nutrimento fisico, mentale,
emozionale nel centro del nostro essere.

Le ultime tre fasi descrivono i diversi modi in cui distribuiamo I'energia nel nostro essere: il riflesso
automatico, o spinta adrenalinica, correlato alla sopravvivenza; il costante,caldo impulso della
circolazione che nutre e protegge i diversi livelli del nostro essere; il rilascio e la distribuzione delle
riserve di energia immagazzinata quando ci serve per un’azione specifica.

24



L’origine dei meridiani dai tre foglietti embrionali

Masunaga, attraverso i suoi studi scientifici, mette inoltre in relazione i foglietti embrionali con le
varie coppie di meridiani, tenendo conto dell'ambito superficiale o profondo verso il quale si rivolge
la funzione degli stessi. Questo fornisce un’ ulteriore spunto per capire per quali ragioni I'azione del
ki sia stata classificata come se fosse in 6 coppie di 12 meridiani.

Egli sottolinea la concezione della generazione delle cellule in termini di meridiani ed ipotizza una
relazione tra ciascun meridiano e I'endoderma, il mesoderma e I'ectoderma, attraverso cui ha
luogo il primo passo della segmentazione a partire dalla monocellula.

Nei primi stadi dello sviluppo embrionale degli animali piu evoluti, la massa di cellule originarie si
avvolge a spirale e forma una tasca (per contenere una piccola porzione dell'esterno) ed il risultato
e I'endoderma; la parte dell’embrione che rimane direttamente esposta all'ambiente esterno forma
'ectoderma; Il mesoderma, invece, consiste nell’area tra lo strato interno e quello esterno.

I meridiani del Cuore e dell'Intestino Tenue e del Rene e della Vescica Urinaria hascono
dall'endoderma (che diventera I'insieme degli organi interni coordinando il funzionamento di tutti gli
organi) che svolge le funzioni basilari della cellula.

I meridiani di Fegato e di Vescica Biliare e quelli di Milza e Stomaco nascono dal mesoderma,
responsabile dei muscoli e dello scheletro (formano I'impalcatura del corpo e sorreggono le
strutture fisiche e sono connesse al movimento).

I meridiani di Polmone e dell'intestino Crasso e quelli di Ministro del Cuore e Triplice Riscaldatore
nascono dall’ectoderma (che diventera la pelle e che provvede alla conduttivita dell’epidermide),
interagiscono con I'esterno e forniscono protezione.

Funzioni vitali base Ruolo tradizionale dei meridiani
scambio Polmone trasmissione
eliminazione Intestino Crasso

ectoderma
circolazione Maestro del Cuore regolazione
protezione Triplice Riscaldatore
deposito Fegato decisione
distribuzione Vescica Biliare
mesoderma
ingestione Milza-Pancreas assimilazione
digestione stomaco
integrazione Cuore coscienza
conversione Intestino Tenue consapevolezza
endoderma
vitalita Rene metabolismo
purificazione Vescica dellacqua

25



Kyo e Jitsu
La condizione di equilibrio e di salute si ha quando il corpo puo correggere da solo piccoli squilibri.
Questa condizione viene definita omeostasi, cioé la capacita del corpo di autocurarsi.
Gli squilibri si hanno quando al corpo manca questa capacita.
Masunaga distingue due stati estremi di squilibrio: il Kyo e il Jitsu.

- Kyo é una condizione di carenza di energia vitale

- Jitsu e la condizione opposta, in cui vi & un eccesso di energia vitale (I'energia non scorre)
Entrambe queste condizioni esistono contemporaneamente.
Kyo e jitsu descrivono la condizione funzionale del ki e la condizione di energia alterata nel corpo.
Il kyo e il jitsu sono costantemente espressi nell'intero corpo, qualunque parte puo essere descritta
come avente un particolare grado di kyo e di jitsu e i meridiani possono avere diverse aree di
relativo kyo o jitsu lungo i loro percorsi.
Nell'Hara l'individuazione delle aree piu kyo e piu jitsu, attraverso la valutazione, &€ importante per
'impostazione di tutto il trattamento shiatsu.
Sebbene le parole kyo e jitsu hanno un significato che si avvicina approssimativamente a “vuoto” e
“pieno”, il principio di Masunaga é piu correlato a Yin e Yang che non alle categorie di “eccesso e
carenza” del’lMTC.
Come lo Yin e lo Yang, il Kyo e il Jitsu sono condizioni inseparabili e interdipendenti, il Vuoto e il
Pieno possono esistere da soli senza la correlazione opposta.
Il modello kyo-jitsu & essenziale per la vita, esattamente come il modello Yin-Yang. Essi sono
molto simili allo yin e allo yang, in quanto descrivono due tendenze opposte, non sono principi
assoluti, bensi concetti relativi che non sono in sé né buoni né cattivi. La sola diferenza sta nel
fatto che kyo e jitsu descrivono la disponibilita, la condizione funzionale del ki, o energia vitale.
Il Kyo e una carenza, un desiderio; nel corpo si crea un desiderio di cid che manca. Il Jitsu € la
concentrazione di energia necessaria per compiere I'azione che appaga il desiderio.
Tutte le funzioni vitali vengono eseguite dal modello kyo-jitsu, relativamente a questo possiamo
creare una correlazione con il 2 stadio del Ciclo vitale del’ameba.
Dopo che é avvenuta I'azione € naturale che il corpo ritorni ad uno stato di quiete. Ma I'essere
umano, che non si soddisfa facilmente, continua a pensare all'azione anche quando essa € stata
compiuta.
| disordini nel kyo e jitsu hascono perché l'azione occupa la nostra mente anche quando non la si
sta eseguendo.
Se un desiderio (kyo) non & appagato dopo che 'azione per appagarlo & stata eseguita, si
instaura, un disordine nel ki che crea un irrigidimento (jitsu).
Il jitsu & una risposta inadeguata a una carenza. Il jitsu € il sintomo, il kyo € la causa.
In questi casi trattare il jitsu non da risultati duraturi. Ci puo essere un miglioramento immediato,
ma poi il jitsu si riforma e pud manifestare sintomi ancora piu forti di prima. Il motivo & che questo
jitsu si e formato dalla concentrazione di energia necessaria ad appagare il desiderio iniziale.
Quando il disordine kyo-jitsu si instaura e va in profondita, i sintomi che si manifestano possono
essere i piu svariati. Per contro, quando il disordine si risolve e il modello kyo-jitsu cambia, la
persona é in salute.
La zona kyo si manifesta come una zone ipoattiva, con assenza di energia vitale, fredda e priva di
vita. La zona jitsu evidenzia invece uno stato di iperattivita, '@ movimento, € una zona che sporge.
Il jitsu € sempre piu evidente, a volte doloroso, é cio che ci preoccupa, mentre il kyo € nascosto,
difficile da trovare, € uno stato di esaurimento dell’'energia, € cio di cui non si & consapevoli, € un
bisogno inespresso.
| sintomi jitsu hanno spesso una qualita di urgenza, sono piu acuti, a causa del maggior
investimento di energia.
Molti stili di shiatsu sono improntati al trattamento di questi sintomi urgenti, ma come abbiamo visto
in questo modo i risultati non sono duraturi.
Nello Zen Shiatsu invece si cerca di soddisfare il kyo prima di disperdere il jitsu. Il jitsu va
comunque trattato, ma il fulcro del trattamento deve essere il lavoro sul kyo, invece di spendere
energia per esaltare un punto forte, ci dedichiamo di piu a rinforzare i punti deboli, riequilibrando
cosi l'intero organismo.
Pertanto il dogma dello Zen Shiatsu e “trattare prima il Kyo”.

26



Il kyo € una manifestazione interna che si esprime, ma allo stesso tempo trova una sua protezione,
in una manifestazione esterna, il jitsu. E’ come se una parte di noi si sacrificasse e si assumesse il
peso della vita, per dare all’altra la possibilita di conoscersi e curarsi. Il jitsu €, quindi, una
protezione davanti alle difficolta della vita che non riusciamo a risolvere. E’ bene, percio,
inizialmente, non tentare di togliere il jitsu, toglieremo le difese della persona. Per questo motivo si
raccomanda sempre di affrontare prima il kyo che & causa e origine del jitsu.

Per ristabilire kyo e jitsu vengono usate tecniche di tonificazione per il kyo, dispersione e
sedazione per il jitsu.

Per tonificare il kyo il lavoro & piu profondo, & un lavoro di sostegno, richiede piu tempo e
pazienza. Si paragona la bonificazione a un innamorato che aspetta I'arrivo del’amata con
pazienza e affetto senza preoccuparsi del tempo che perde.

La sedazione dell’area jitsu invece consiste in una stimolazione, & un lavoro mirato a smuovere
I'energia in eccesso, crea movimento spostando I'energia verso il kyo, compensandolo.

E’ piu facile trovare e sedare il jitsu perché e piu evidente, ma € piu importante individuare e
tonificare il kyo perché e la vera causa. E' il kyo che da la sua energia al jitsu.

Nella teoria del Kyo e del Jitsu il quoziente di energia dell’entita uomo €& vista come un unita.

Se vi é piu energia che scorre in un meridiano, ci deve essere proporzionalmente meno energia
disponibile per gli altri meridiani. Non & possibile aggiungere o sottrarre energia da un meridiano
senza che cio influenzi tutti gli altri meridiani.

Kyo e jitsu sono sempre in stretta relazione, non possono esistere I'uno senza l'altro.

Gli squilibri kyo e jitsu, essendo relativi al ki, si possono manifestare sia come problematiche
fisiche, che mentali ed emozionali. A questo proposito Masunaga ha stilato un manuale con
esempi di malattie e sintomi (aspetti fisici e psichici) in base alla valutazione, con la combinazione
del kyo-jitsu dei meridiani (Manuale di Sesshin di Shizuto Masunaga)

Non é facile individuare il kyo perché il corpo cerca di difendere e nascondere lo squilibrio
manifestandolo in una zona diversa, appunto il jitsu che porta lo squilibrio in evidenza.

Una volta individuato il kyo, con una mano esercitiamo una pressione profonda e graduale e di
sostegno per richiamare energia e nutrire, mentre con 'altra mano trattiamo e stimoliamo la zona
jitsu permettendo all'energia di spostarsi e compensare il kyo. |l metodo & quindi I'interazione di
due pressioni dalle caratteristiche diverse, applicate contemporaneamente in zone la cui
condizione é opposta ma collegata e complementare.

Bisogna lavorare in modo da uniformare, unificare e trovare collegamento fra kyo e jitsu, mettersi
in comunicazione, facendo un lavoro a due mani.

Esistono due modi di lavorare SHIATSU SHIATSU
simultaneamente su aree kyo e

jitsu. Nel primo, entrambe le JITSU
mani sono statiche, nel visibila
secondo una mano € statica  / &
mentre I'altra si muove: ? \ &0

- entrambe_ le mani statlchg: In superficie normale scivoloso
uno stato rilassato appoggiare del corpo

un palmo (o il pollice) sull'area 4
jitsu, la pressione e leggera. resistenza del v
L'altra mano applica Smaedeimmsraliur X v
lentamente una  pressione ; *
profonda e costante nellarea o | $o Y0
sul punto kyo. In questo modo, L_ _ oatrailkida 4 Hascoste
se la valutazione e corretta, la Jitsu a Kyo 5

rigidita che si nota nell’area

jitsu scomparira in modo naturale.

27



- una mano statica, I'altra in movimento: in questa tecnica si applica una pressione statica su un
punto kyo del meridiano, I'altra mano applica una pressione “piu veloce” e “piu leggera” lungo il
meridiano dove si trova l'area jitsu. Quest’ultima pressione attiva I'energia, quella statica agisce da
faro per indicare dove deve andare I'energia in eccesso, la mano statica sta dando supporto.
Bisogna fare in modo che la mano sostenente (sul kyo) e la mano che lavora (sul jitsu) diventino
“una”. Masunaga lo chiama “due in uno” o “eco della vita”, cioé la percezione dell’unita.

L’effetto del trattamento € comungue dovuto alla risposta del ricevente, infatti, con lo shiatsu non
produciamo effetti, ma diamo stimolo al manifestarsi della forza vitale del ricevente.

28



PRATICA DELLO SHIATSU

Cos’e lo Shiatsu

Secondo la definizione ufficiale del Ministero giapponese per la Sanita “Lo Shiatsu € una forma di
manipolazione che si esercita con i pollici, le altre dita e i palmi delle mani, senza I'ausilio di
strumenti, sia meccanici sia d'altro genere. Consiste nella pressione sulla cute, intesa a migliorare
lo stato di salute.”

Ma la sua azione va ben oltre, infatti questo particolare approccio energetico trae origine dalla
medicina e filosofia orientali per le quali ogni essere vivente, e quindi anche I'uomo, sono pervarsi
di energia generata dalla reciproca influenza del cielo e della terra. Quando per un qualsiasi
motivo, il fluire dell’energia non € corretto, si crea un blocco, dal quale pud nascere uno stato di
malattia che &, infatti, il risultato di una stasi energetica e del relativo squilibrio che ne deriva.

Lo shiatsu, tramite una precisa sequenza di pressioni esercitate su tutto il corpo, permette alla
persona di riequilibrare la propria energia, aiutando I'organismo a recuperare le forze, in armonia
con la natura e senza eventuali effetti secondari spiacevoli 0 nocivi.

Una caratteristica importante dello shiatsu € di avere un approccio olistico: non si limita
all'eliminazione dei sintomi e dei disturbi superficiali, ma agisce in profondita compiendo una
specifica funzione di prevenzione. Considera e tratta 'uomo nella sua totalita e tenendo conto di
tutta la persona, come entita unica sofferente, e non solo della parte “malata”.

Questa definizione rende un’idea precisa di come esso agisce quando € applicata la tecnica, ma lo
shiatsu non & pura tecnica € molto di piu, €: contatto, sostegno, empatia, collaborazione, unita,
autoguarigione, ascolto, energia, compassione, fiducia, nutrimento emozionale e spirituale.

Per questi motivi il valore del vocabolo shiatsu e di lettura piu ampia assumendo un ulteriore
significato: “il cuore nelle mani”, che rappresenta il primo passo oltre la tecnica, in altre parole la
sitonia, la compassione, I'empatia e I'ascolto reciproco, che ci devono essere tra chi da e chi riceve
e dove entrambi sono su un piano paritetico e unitario, sono lo yin e lo yang dell'unica cellula che
sta agendo, il ricevente e I'operatore.

Tutto questo prepara il terreno per un ulteriore passaggio che va ancora oltre, ed € il “ponte con
l'infinito”. Questa definizione si riferisce alla parte piu profonda dello shiatsu che va a coinvolgere
la crescita personale e spirituale della cellula che sta lavorando. Infatti lo stimolo messo in atto
dalla pressione coinvolge una qualita energetica molto sottile (il Ki) che porta alla trasformazione
personale, che ¢ il primo passo verso I'autoguarigione.

Possiamo cosi affermare che lo shiatsu & nutrimento per la personalita e per I'anima di chi lo fa e
di chi lo riceve.

Prendendo in esame quest’ultimo concetto, possiamo affermare che lo shiatsu attiva, nel ricevente
la capacita di adattarsi ad un ambiente esterno che risulti essere troppo aggressivo, favorendo una
nuova condizione di equilibrio che gli permetta di impiegare nuove strategie e risorse, di bilanciare
positivamente gli stimoli esterni e di intervenire nella maniera piu idonea sul’ambiente stesso per
renderlo pit confacente ai suoi bisogni e necessita.

Quando si pratica

Ci sono poche condizioni che non possono essere alleviate dal trattamento shiatsu, ma la misura
del beneficio dipende dall’abilita del praticante, nonché dalla scelta della pressione e delle
tecniche.

Tuttavia, i praticanti, noteranno che alcuni riceventi rispondono molto meglio di altri, anche se i
disturbi sono di natura simile.

La filosofia cinese lo spiega come parte dello “ yuan”, quella forza di attrazione tra le energie di
due individui in qualunque momento.

Lo yuan esiste tra amanti e tra membri di una stessa famiglia, sebbene possa crescere, calare o
svanire; lega gli amici e pu0 esistere tra praticante e ricevente nel trattamento shiatsu.

Noi la potremmo chiamare compatibilita, simpatia, feeling.

Pur dando allo yuan la dovuta considerazione, non c’é dubbio che il contatto sia fondamentale alla
riuscita del trattamento shiatsu.

29



Il contatto € un linguaggio che permette di comunicare con le emozioni, attraverso il corpo.

Lo shiatsu & pertanto molto efficace, da solo o abbinato ad altro trattamento, per tutte quelle
situazioni in cui uno scompenso emotivo e lo stress siano fattori di fondo.

Lo shiatsu & anche il trattamento piu indicato per gli squilibri dell’apparato locomotore, perché
agisce direttamente sui tessuti interessati.

Comunqgue quasi tutti gli squilibri possono ottenere benefici dal trattamento shiatsu, in effetti la
medicina orientale attribuisce come fonte delle disarmonie il ki, con lo shiatsu ripristiniamo il flusso
del ki attraverso i meridiani ristabilendo un adeguato equilibrio.

In pratica I'efficacia del trattamento va oltre il sollievo dato dal contatto e dalla manipolazione fisica
dei tessuti. Il praticante shiatsu vede il corpo, la mente e le emozioni come indivisibilmente
collegate attraverso la rete del flusso del ki.

Pochi sono i disturbi che un praticate shiatsu esperto possa trattare, ma alcune condizioni
richiedono particolare cautela.

Precisiamo inoltre che, secondo la legislazione italiana, il trattamento shiatsu non si sostituisce ad
una terapia medica.

In generale, non si dovrebbe tentare il trattamento di disturbi che provochino nervosismo nel
praticante, ed & meglio che il principiante non si cimenti con squilibri gravi.

Lo shiatsu &€ normalmente controindicato nei casi di cancro, nei primi tre mesi di gravidanza, nei
casi di pressione alta e in qualunque tipo di malattia acuta con febbre. E’ controindicato in
presenza di osteoporosi, Se non con una pressione lievissima.

Riceventi molto deboli o debilitati dovrebbero ricevere trattamenti shiatsu molto delicati, se non
addirittura rinunciarvi.

Altre controindicazioni si riferiscono a condizioni localizzate, dove solo la parte affetta dovrebbe
essere evitata durante il trattamento: vene varicose, ferite, fratture, cicatrici e aderenze in seguito
ad operazioni, infammazioni alle articolazioni (con segni evidenti di calore o rossore), zone che
presentano pelle inflammata, arrossata o abrasioni.

Dove e come si pratica
Tradizionalmente lo shiatsu si pratica su un tappetino posto sul pavimento (futon), poiché é li che
in Giappone si svolge quasi ogni attivita. || pavimento permette la massima versatilita al praticante,
che puo cosi esercitare pressione con le mani, i gomiti, le ginocchia e i piedi, usando inoltre una
vasta gamma di estensioni che non richiedono di alzare o abbassare continuamente la superficie
di lavoro, ma dipendono principalmente dalla posizione scelta e dall’'uso del peso corporeo.
Usando il pavimento, il praticante & anche sollecitato a lavorare dall'Hara, facendo leva su gambe
e piedi (si vedra in seguito quanto & importante l'uso di hara).

Pertanto, all'inizio lo shiatsu si studia meglio sul pavimento, finche il corpo del praticante non operi
in modo spontaneo ed efficace in tale posizione.

Poiché pero alcuni riceventi non possono sdraiarsi sul pavimento bisogna scegliere un’altra
posizione. Per gli anziani, ad esempio,si pu0 utilizzare una sedia. Per le situazioni in cui neppure
guesta sia appropriata, la soluzione € un lettino che possa essere abbassato tanto da permettere
al praticante di esercitare pressione con le braccia distese piegandosi in avanti all'altezza delle
anche. Uno dei grandi vantaggi della terapia shiatsu e che si puo effettuare attraverso gli abiti.

Cid non solo per rispetto al pudore,
tradizionale nellestremo oriente, ma
soprattutto per motivi pratici. Il ricevente puo
sudare, rendendo la pelle troppo scivolosa
per le estensioni o per la pressione, oppure
puo essere sgradevole ricevere il
trattamento da mani umide. Per questo
motivo molti praticanti usano una pezza
guando agiscono sul viso o su altre parti
scoperte.

E’ importante ricordare che I'obiettivo della
pressione shiatsu non e la superficie
epidermica, bensi le strutture corporee piu
profonde e soprattutto il Ki interno al corpo.

30



STRUMENTI E TECNICHE

Il trattamento Shiatsu € interessante immaginarlo come una danza tra due persone, piuttosto che
un processo in cui il terapista attivo applica la pressione dei pollici a un ricevente passivo.

Il praticante usa tutto il corpo per sviluppare potenza, sostegno e pressione, mentre il ricevente,
lungi dall’'essere prono e inerte, gli fornisce contrappeso e appoggio.

Movimenti e posture del praticante

Esistono movimenti e posture fondamentali, a cui bisogna prestare estrema attenzione, per
eseguire un buon Shiatsu.

- I movimento base: avanzare a carponi. Muovendosi in questo modo, con piena consapevolezza
della postura e dei suoi cambiamenti, si possono riconoscere due fondamentali principi di una
buona tecnica shiatsu: I'uso controllato del peso corporeo e il rilassamento.

Alla prima lezione di shiatsu quasi tutti gli studenti si aspettano di imparare immediatamente 'uso
dei pollici sui punti di pressione: & dunque una sorpresa trascorrere un’ora muovendosi carponi
sul pavimento e 'uno sull’altro. Questo tuttavia sara per molti lo shiatsu migliore che riusciranno a
dare per lungo tempo. Anche dopo anni di pratica professionale, si troveranno forse concordi nel
sostenere che alla fine di una giornata faticosa i risultati migliori si ottengono rilassandosi con la
tecnica del movimento carponi.

Tale andatura consiste nella trasmissione del peso corporeo attraverso braccia estese, ma non
rigide, e mani rilassate, con il sostegno delle gambe, delle anche e dell'Hara.

Questo movimento viene applicato al ricevente, “gattonandogli” intorno con le mani soltanto (non
con le ginocchia) su schiena, spalle, anche e gambe.

Dopo aver gattonato sul corpo del ricevente abbastanza a lungo da rilassarsi, ed essere in grado
di controllare l'applicazione del peso corporeo senza diminuire il rilassamento, lo studente
comincera a capire I'uso di Hara. Si aggiungeranno quindi nuove tecniche e posizioni di lavoro,
senza mai scordare comunque quest’ultima.

Per noi occidentali questo modo di “portare peso”, non € cosi automatico, a differenza degli
orientali (la loro cultura e basata sul principio dell'utilizzo di hara), perché tendiamo ad utilizzare la
forza fisica., in quanto il nostro baricentro e spostato verso l'alto e questo ci mette in condizioni di
usare la parte superiore del nostro corpo per esercitare una pressione.

Portare il peso del corpo, invece, significa dimenticare la forza muscolare, mantenendo le spalle
rilassate e le braccia morbide, e questo é I'indispensabile mezzo per imparare ad attivare e usare
hara.

Importante € seguire alcune indicazioni:

- Il praticante deve essere a proprio agio in
relazione a quanto sta facendo. Se non lo &,
non potra esserlo neppure il ricevente.

- Le braccia, le mani, il collo e le spalle devono
essere sempre rilassate.

- Bisogna avere un buon “collegamento” con il
terreno per praticare un buon shiatsu. Occorre
mantenere la consapevolezza del terreno e del
relativo collegamento sia con sé sia con |l

— ricevente. La posizione carponi, piu & bassa,
% / ¥ o " piu fornisce la stabilita e il sostegno del
// & F ) terreno.

' Tenere tra le ginocchia una distanza pari alla
larghezza delle anche e I'area inguinale aperta quanto possibile, mentre si gattona, assicura
stabilita, sostegno e flusso del KI in massima misura.

- Il proprio Hara deve trovarsi di fronte alla parte su cui si agisce, 0 comunque deve essere
posizionato nella direzione in cui dovrebbe fluire il Ki del ricevente.

Questi accorgimenti sul come muoversi e mantenere delle posizioni mentre facciamo shiatsu, aiuta
(soprattutto noi occidentali) ad acquisire dimestichezza con l'uso dell’ Hara, del Ki e dell'arte del
movimento a carponi, in questo modo ci sara piu facile capire ed applicare i principi dello Shiatsu
di Masunaga.

31



| Principi dello Zen Shiatsu
Questi principi li possiamo ritrovare in altri stili di shiatsu, ma furono formulati per la prima volta da
Masunaga, ed utilizzati con un criterio di unita e consapevolezza.

- La pressione
Il tatto, € il primo senso che I'uomo utilizza.
Il contatto €& toccare con continuita e stabilita, in modo di stabilire una relazione tra chi tocca e chi
viene toccato. E’ un entrare nella parte piu interna, stabilire un rapporto di fiducia e di presenza, e
crea una conoscenza che va oltre la superficie, permettendo la comunicazione che puo indurre
cambiamenti nello stato del ricevente.
La pressione, nello shiatsu, e il contatto, esercitato con il pollice, con i palmi delle mani o altre
parti del nostro corpo, eseguito in modo perpendicolare, costante e mantenente.
Masunaga diceva che queste sono le regole di base dello shiatsu:
- pressione perpendicolare o verticale
La pressione statica esercitata verticalmente migliora la salute.
- pressione costante o statica
La pressione statica, o immobile, ha un valore essenziale. Va esercitata per 2-7 secondi
circa. La pressione applicata in questo modo penetra in profondita stimolando il sistema
nervoso parasimpatico, che a sua volta calma gli organi interni e I'intero organismo.
- Pressione mantenente o di sostegno
Attraverso il tocco noi trasmettiamo al ricevente proprio questa sensazione di sostegno. Il
praticante e il ricevente nel trattamento entrano in corrispondenza, si sostengono e si
scambiano le rispettive energie.

Quando si preme, normalmente, si &€ consapevoli di una superficie resistente sulla quale si agisce
con sforzo fisico. Una pressione intenzionale proviene dai muscoli delle mani e delle braccia, il
contatto si limita alla manipolazione fisica dei tessuti e il praticante &€ un “agente”, il ricevente un
“oggetto”.

Nello Shiatsu I'operatore, invece, quando entra in pressione usa il peso del proprio corpo, facendo
nascere il movimento da hara (baricentro del corpo e “mare del ki”) e, integrandolo con “I'energia
del cuore”, lo trasferisce al pollice o al palmo o al gomito o al ginocchio o al piede a seconda della
tecnica che si propone di usare.

La concentrazione a partire dal'addome, hara, e il rilassamento dell'intero corpo sono naturali.
Essere in contatto col proprio hara significa essere in contatto con se stessi: € presenza, e sentirsi
collegati con le forze dell’'Universo, & avere fiducia nella vita, perché la si sente pulsare dentro di
noi e nel ricevente, & il sentirsi sostenuti.

Quando la pressione viene data dall’hara, in una condizione di rilassamento, la superficie perde
d’'importanza e il ricevente diventa fonte di sostegno per il praticante, che ne sente la qualita in
tutto il corpo. In questo modo, anche il ricevente si rende conto della qualita del sostegno fornito
dal proprio corpo, e quindi delle proprie zone forti, di quelle deboli e dei centri di maggiore o minore
concentrazione del Ki. Si realizza un collegamento che coinvolge la consapevolezza di tutto il
corpo del praticante e del ricevente. E’ a questo punto che la pressione diviene “penetrazione”.
Una penetrazione non attiva, ma ricettiva: il praticante penetra nello spazio di consapevolezza del
corpo del ricevente per stabilire un collegamento e prendere parte a un processo di scambio
reciproco.

La penetrazione deve essere fissa perché sia efficace. Cio significa che il movimento € solo rivolto
verso l'interno, non da un lato all’altro né circolare, perché agirebbe solo sui tessuti superficiali e
non avrebbe modo di penetrare. Solo restando fermi mentre ci si appoggia su un punto si verifica
la penetrazione.

La penetrazione perpendicolare si ha quando si applica la pressione rivolgendola verso il centro
del corpo del ricevente, formando angoli retti rispetto alla sua superficie. Sara quindi necessario
cambiare posizione al fine di appoggiare il peso su aree diverse del corpo del ricevente.

Il motivo della penetrazione perpendicolare risiede nella struttura dei punti o tsubo. Questi sono dei
piccoli buchi lungo i meridiani che permettono al Ki di entrare e uscire dal corpo, e possiamo
immaginarli come un vaso dal collo stretto.

32



Se la penetrazione avviene in modo perpendicolare, trova la via aperta per giungere nel piu ampio
spazio contenete I'energia corporea del ricevente, in caso contrario, la pressione finira sulle pareti
del collo del vaso interessando i tessuti superficiali, ma senza ottenere la penetrazione.

- La bimanualita o mano madre e mano figlia

Una della caratteristiche che fin dall'inizio differenzio lo shiatsu di Masunaga € il costante contatto
che le mani del praticante mantengono con il corpo del ricevente.

Masunaga scrive: “ Quando nello shiatsu bimanuale concentrate tutta la vostra energia nel vostro
addome, il ricevente nel profondo del suo essere si sente unito a voi.” Questo non succede quando
la pressione é indirizzata in un punto solo.

Talvolta le mani agiscono insieme, ma molto spesso una e ferma e sostiene parte del meridiano,
mentre I'altra agisce su una sua parte diversa.

Masunaga chiamo la mano fissa, o yin, “mano sostenente” o “mano madre” e l'altra, yang “mano
operativa” o “mano figlia”.

La piu importante, sebbene sembri inattiva, & la mano madre, che fornisce un tocco rassicurante
per il ricevente e sostegno laddove é necessario.

- La mano madre deve essere stabile. | '
evitando di passare da momenti in
cui lascia gravare il peso corporeo
ad altri in cui lo ritrae. E’ necessario
un contatto continuo, delicato
consapevole, tanto per sé quanto
per il ricevente.

- La mano madre deve essere
consapevole. Deve essere investita
di pacata attenzione e
consapevolezza, nella condizione
dell’essere del praticante, cosi che
rimane aperta una fonte vitale di
stabilita e calma meditativa che
ispira e guida lo shiatsu dato dalla
mano figlia. Si e tentati di badare
solo alla mano operativa e lasciare
I'altra inerte e abbandonata, ma cosi facendo si perde meta del collegamento con il
ricevente.

- La mano madre deve essere a contatto con il Ki allo stesso livello della mano operativa.
Se questa penetra in profondita, la mano madre deve essere “in ascolto” altrettanto
profondo. Se la mano operativa lavora in superficie, la “madre” deve essere in contatto con
lo stesso livello superficiale.

|2

Il lavoro dello shiatsu a due mani interessa anche il sistema nervoso vegetativo simpatico (o
ortosimpatico) e parasimpatico. Il sistema nervoso simpatico € quello che avverte i pericoli. Ha il
compito di difenderci dai pericoli veri o presunti. Quindi quando si avverte un rumore improvviso i
sistema nervoso simpatico entra in azione rendendo vigile il soggetto. Anche lo stress e la vita
frenetica di oggi sono visti come pericolo dal sistema nervoso simpatico. Quindi oggi il s.n.
simpatico e troppo stimolato per un periodo troppo lungo e troppo sovente. Vengono cosi
disattivati degli elementi funzionali degli organi troppo spesso, causando cosi vari disturbi quali ad
esempio la gastrite, l'insonnia (che rappresenta uno stato di allerta conscio 0 inconscio),
tachicardia, ecc.. Il s.n. parasimpatico ha il compito di calmare, riattiva gli organi vitali. | due sistemi
sono complementari, quando € attivo uno non lo é l'altro. Per far funzionare il s.n. parasimpatico ci
vuole un contatto lento, dolce e caldo. Con lo shiatsu, esercitando una pressione statica e
prolungata possiamo operare sul parasimpatico. Attivando il parasimpatico disattiviamo
I'ortosimpatico. Questo si puo ottenere usando le due mani contemporaneamente. Il contatto ha
I'effetto di dare sicurezza, calma, fiducia, trasmettere la sensazione di non pericolo, di prendersi
cura. In questo il lavoro pit importante lo fa la mano sostenete che & sempre presente e profonda.

33



- Continuita del meridiano

Un ulteriore caratteristica dello Shiatsu di Masunaga e quella di lavorare con il Ki nell'intero
meridiano, come lungo un unico percorso, invece di concentrarsi sui punti come avviene in molti
altri stili. Nello Zen Shiatsu, il praticante segue con tecniche adeguate la propria percezione delle
condizioni e del movimento del Ki. Quando percepisce un meridiano, pertanto, una procedura
standard consiste nell’appoggiare la mano madre il piu in alto possibile e lavorare con la mano
figlia, esercitando pressioni con movimento pressoché continuo per scoprire qualunque
cambiamento nel flusso del Ki. Il contatto non dovrebbe mai essere interrotto completamente:
palmo, pollice, gomito o ginocchio dovrebbe essere vicino quanto basta per sfiorare la superficie
del meridiano tra una pressione e l'altra.

- Latecnica della pressione

Lo Shiatsu & un arte manipolatoria dove la pressione e parte saliente del trattamento, riassumendo
guanto detto fino ad ora sulle tecniche pressorie da applicare, per effettuare un buon trattamento
shiatsu la pressione esercitata deve essere portata progressivamente, e mantenuta costante
rispetto al peso applicato e ferma nel tempo, deve essere perpendicolare e centrata rispetto al
punto o alla zona di contatto. Effettuata con le due mani (mano madre e mano figlia) e distribuita
con uniforme equilibrio ed attenzione sui punti d’appoggio. Con queste caratteristiche diventa
sostenente sia per chi opera che per chi riceve.

Nella sequenza la pressione entra nel rispetto e nel contatto, € ferma per il tempo necessario ad
aprire e nutrire, ed esce lentamente nell’ascolto del corpo del ricevente.

Quando la tecnica é rispettata, si creano i presupposti per arrivare a creare ritmo e unita.

La pressione, infatti, agisce su un unico punto, ma percepisce lintero corpo e
contemporaneamente, operatore e ricevente diventano un’unica cellula vitale, lo yin e lo yang, ove
entrambi rivestono la stessa importanza e ove avviene un continuo scambio di informazioni, di
energia e di polarita (il Ki).

La pressione cambia di continuo a seconda dell'area o del punto che premiamo. Sappiamo anche
che I'abilita dell'operatore shiatsu consiste nel trovare la pressione corretta su ogni punto o zona
che si premono, in modo da esercitare un’azione statica che permetta al corpo di creare |l
movimento dal suo interno.

La pressione utilizza di volta in volta, come stimolo, il peso del corpo che abbia un’azione pressoria
uguale a quella necessaria all’organismo per “ buttare fuori” i propri squilibri, sia pur sempre nel
rispetto delle capacita di risposta che possiede in guel momento il ricevente. Usare il peso significa
andare verso la persona non solo fisicamente, ma anche come atteggiamento mentale: non c’é un
nemico da configgere (il disturbo), ma un amico da aiutare (la persona) andandogli incontro.

In ogni trattamento I'operatore cerca equilibrio tra se stesso e il ricevente entrando nella pressione
in pieno rispetto di cio che trova.

In questa relazione essi sono vicendevole specchio della personale condizione e pertanto sono
ispirazione per la propria autoguarigione e per il proprio autosviluppo.

Il trattamento secondo lo Zen Shiatsu

Il trattamento shiatsu ideale scaturisce, ogni volta, dall’attuale e reale condizione del ricevente:
cosi come ¢ il suo reale stato di salute, cosi € lo shiatsu che fa per lui.

Un corretto trattamento shiatsu permettera, quindi, al ricevente di liberarsi dai suoi squilibri e di
ritrovare la connessione con le sue parti perse, di ritrovare cioé la sua essenza e I'unione con se
stesso. E’ significativo che questo processo venga in pratica realizzato dal ricevente stesso:
I'operatore si sara limitato a stimolare I'avvio del processo.

Vogliamo riportare I'attenzione su alcuni punti per noi fondamentali di tutto il trattamento:

34



- Il Sostegno

Abbiamo visto quanto é importante la tecnica della pressione per stabilire un sostegno.

Sostenere, per il praticante, vuol dire essere presenti e focalizzati su se stessi e sul ricevente.

C’e un aspetto fisico del contatto che sostiene e che testimonia la relazione e c’é un aspetto
energetico che Masunaga chiama “risposta del ricevente al supporto dell’operatore”, che
testimonia che il ricevente affida il proprio corpo all'operatore, e quest’ultimo accetta I'esistenza
dell'altro senza misurarla secondo i propri standard,

Sostenere significa empatia: operatore e ricevente sentono l'uno [l'esistenza dell'altro e
dimenticano la propria esistenza, cioe yin e yang si sono integrati ed hanno creato un‘unica cellula
esistenziale.

- L’Ascolto

Sappiamo che nel trattamento si instaura una ricerca di equilibri che si susseguono e sono in
continua trasformazione, il tutto & dettato dalla “presenza di ascolto”. Piu I'operatore € in contatto
con sé, “piu pulito e neutro” sara lI'ascolto, senza mai raggiungere la vera natura di chi tratta,
perché I'ascolto parte da se stessi e riguarda se stessi, animato naturalmente dalla relazione che il
trattamento crea e dalla capacita di cogliere gli stimoli che I'altro offre.

L'ascolto esprime il principio orientale del “Wu-Wei”, che significa “non fare”, “non interferire”.

Il praticante non deve interferire con I'energia del ricevente, deve semplicemente “ascoltare”.

La “presenza di ascolto” & fondamentalmente uno stato meditativo, la pressione diventa
meditazione.

La pratica costante della meditazione orientale puo essere d'aiuto al praticante per una migliore
presenza di “ascolto”, perché aiuta la concentrazione e mantiene un atteggiamento calmo,
presente e in contatto con se stessi e di conseguenza con gli altri.

- “Simpatia vitale” e “Sensazione della mani vibranti”

Ci pare inoltre interessante riportare due definizioni di Masunaga scritte nel suo libro “Zen shiatsu”
e che lui utilizza per spiegare al mondo occidentale due concetti espressamente orientali, con un
linguaggio molto semplice e che ci possono essere utili per I'esecuzione di un buon Shiatsu.

“Simpatia vitale™

“Potete creare unita o sintonia col paziente usando due mani. | vostri due pollici possono avvertire
come se fossero un pollice solo. Fra i due pollici potete sentire una specie di eco o scintilla, essi si
sentono uniti attraverso il paziente, in un circuito chiuso. Nello stesso tempo il paziente puo avere
la sensazione del “due-come-uno”

“La singola vita non esiste indipendentemente, ma in quanto parte del tutto. La vita non pud essere
separata dallambiente. La vita si separa per crescere, cio non significa che é divisa. Nel crescere
ogni vita evolve dalla sua origine...... La vita esiste quando si avverte I'unita. Quando siamo sani
avvertiamo unita con il nostro corpo. Quando siamo ammalati, stomaco, testa, braccia e gambe
vengono avvertiti come estranei. Se vi interessate al vostro stomaco esso fa parte di voi, se lo
ignorate avra un’esistenza propria....... Sentire la vita é diventare una cosa sola con il tutto. La vita
e sensazione di unita. Il termine unita in questa accezione significa stato di incoscienza. Non é
soltanto una parola. E’ simpatia vitale “

“Sensazione della mani vibranti”

“Quando gli innamorati si tengono per mano, attraverso questo contatto avvertono i reciproci Sé
spirituali. Ognuno dei due percepisce lo spirito dell’altro attraverso le vibrazioni della mani. La
societa moderna tende ad interessarsi delle cose materiali invece che dello spirito vitale. Piu
acquista forza il materialismo, piu perde forza lo spirito vitale.....La coscienza distintiva si localizza
nel nuovo sistema della corteccia cerebrale. Piu funziona questo sistema, meno funzionano i sensi
primarie, il sistema di conservazione della vita. Piu 'uomo é civilizzato piu la sua sensibilita si
ottunde e piu ci alieniamo da una vita sana. Per rinnovare la nostra vita dobbiamo ripristinare
guesta coscienza primitiva.....La simpatia vitale & essenziale: L'uomo moderno sopravvaluta le
cose materiali percio € animato da scarsa simpatia vitale. Chi comprende I'essenzialita della
simpatia vitale non ha bisogno di capire altro. Secondo me la fortuna che yoga e zen hanno
incontrato in Occidente nasce da questo fatto. Noi Orientali valorizziamo lo spirito...."

35



Altre tecniche: Estensioni e Rotazioni

Principalmente le tecniche Shiatsu si basano su pressioni esercitate sui meridiani del ricevente con
varie parti del corpo del praticante.

| sono tuttavia due importanti tecniche che arricchiscono ulteriormente il repertorio.

- Le Estensioni

Allo Shiatsu si associa una grande varieta di estensioni, alcune provengono dai metodi osteopatici
occidentali, altre risalgono alla
tradizione di molte terapie
orientali fondate sul massaggio.

Il primo tipo di estensione, pari ad
una tecnica osteopatica, puo
essere complessa nella
esecuzione, e dovrebbe essere
utilizzata con moderazione,
effettuandola solo come
conclusione allo shiatsu praticato
su una determinata regione o al
trattamento nel suo insieme,
evitandone l'uso finché I'area da
estendere non sia stata rafforzata
e riequilibrata tramite un’azione
adeguata sui meridiani.

Il secondo tipo di estensioni viene
usato per porre un arto in
posizione in modo da attivare il
meridiano interessato e poterlo

poi trattare con la tecnica kyo- jitsu.
L’estensione di un meridiano provoca una maggiore reattivita dei punti, mettendo in evidenza gli
eventuali punti kyo e una stimolazione del flusso del ki nel meridiano stesso.

- Le Rotazioni

Le rotazioni possono essere eseguite semplicemente come manipolazioni fisiche per aumentare la
mobilita.

Se fatte con delicatezza e attenzione, su una giuntura sostenuta dalla mano madre, I'effetto
molto diverso: il ricevente viene stimolato ad allentare la tensione nei piccoli muscoli intorno alla
giuntura, mentre il praticante percepisce le aree di restrizione e rigidita e gli squilibri del meridiano
da queste indicate.

Le rotazioni possono essere di aiuto “nell’ascolto” del corpo del ricevente.

36



LA VALUTAZIONE

La valutazione é lo strumento iniziale che ci pone in contatto con il ricevente, e il mezzo con il
guale riusciamo a capire la sua condizione e impostare il nostro lavoro.

La medicina orientale si avvale tradizionalmente di quattro metodi di valutazione: I'osservazione,
I'ascolto, l'interrogazione e il tocco.

Per formulare una valutazione secondo lo Zen Shiatsu, il metodo principale € il “tocco” o
palpazione, ma ci si puo servire degli altri per confermare la valutazione cui si € pervenuti.
Questa e la ragione per cui trattiamo ora la valutazione del ricevente, in quanto capire la tecnica
pratica della pressione é fondamentale per effettuare una buona valutazione.

Gli altri tre metodi di valutazione si basano su elementi del’'MTC o di Masunaga relativi alle
caratteristiche fisiche, mentali ed emozionali dei vari Meridiani e dei vari Elementi o Movimenti
(teoria dei 5 Movimenti).

La diagnosi pud cominciare dal momento in cui si vede o si sente il ricevente ed € un processo
continuo, fondato su una valutazione distaccata e rilassata delle impressioni sensoriali percepite
dal praticante, nonché sull'interpretazione dei sintomi e segni del ricevente.

| quattro metodi diagnostici della medicina orientale sono:

bo-shin valutazione generale, basata sull'osservazione.
bu-shin valutazione grazie all’ascolto.

- mon-shin interrogazione.

setsu-shin valutazione attraverso il tatto.

Nell'Qsservaziane si puo notare il colorito del viso, I'atteggiamento e il modo di presentarsi,
la postura. Il colorito puo essere particolarmente pallido o rossastro o spento, ecc.. questo
ci aiuta gia a trovare dei riferimenti nei meridiani. L'atteggiamento denota il ki del ricevente
che egli esprime nei movimenti, nel linguaggio corporeo, es. movimenti forti e voce alta
oppure movimenti lenti e distrazione, oppure parlare in modo confuso. Si possono
percepire cosi emozioni nascoste. Anche il modo di presentarsi puo attirare I'attenzione del
praticante, c’é chi esordisce lamentandosi, lagnandosi, chi ha troppe richieste, chi rende
nervosi. Osservare gli atteggiamenti ci puo essere utile quando un ricevente é
particolarmente restio a fornire informazioni sulla propria condizione psicologica ed
emotiva. L'osservazione della postura ci puo far capire se un problema ha cominciato a
manifestarsi anche a livello fisico oltre che energetico, es. una curvatura eccessiva
dell’area toracica, spalle molto incurvate e chiuse che denotano proprio una chiusura anche
relazionale. Questo puo indicare la necessita di una durata di trattamento maggiore.

Nella valutazione basata sull’Ascolto, I'attenzione non é tanto per la vicenda del ricevente,
guanto per il modo in cui lo racconta. Cio che attira I'attenzione é soprattutto Il suono della
voce. Puo essere ridente se sono felici, squillante se sono arrabbiati, piagnucolosa per
lamentarsi e cosi via. Ma puo capitare che un timbro di voce, un suono, non sia adeguato
al contenuto del colloquio o della circostanza. Li si denota lo squilibrio. Si pud anche
prestare attenzione al modo di colloquiare del ricevente, se, per esempio, € interrotto da
pause o se evita un certo argomento volutamente.

L'Interrogazione riguarda la richiesta da parte dell’operatore di alcune informazioni riguardo
la condizione attuale del ricevente, sul suo stile di vita , sull’alimentazione, su eventuali
disturbi, caratteristiche ecc.. Tutto cio che ¢ utile all’operatore per farsi un idea generale di
guali possono essere le disarmonie.

Il Tocco, nello Zen Shiatsu, comprende tutto il trattamento, dalla valutazione alla fine del
trattamento. E’ una valutazione continua e costante della situazione e delle reazioni del
ricevente. Va dall'individuazione del meridiano kyo e di quello jitsu, alla ricerca del kyo e del
jitsu all'interno del meridiano stesso e alla variazione al mutamento di questi durante il
trattamento. Per I'operatore il tocco e cio che gli da maggiori informazioni riguardo la
situazione energetica del ricevente.

Nello Zen Shiatsu il trattamento € valutazione e la valutazione é trattamento

37



Valutazione di Hara

La forma principale di valutazione per palpazione usata in Giappone e quella di Hara, di cui si
servono non solo i praticanti di shiatsu, ma anche gli agopuntori per integrare la valutazione dei
polsi.

Ve ne sono molte forme, basate su diversi modelli o mappe dell’hara, che evidenziano la
corrispondenza tra le aree di hara e i meridiani.

Noi prendiamo in considerazione la mappa proposta da Masunaga, in guanto su questa lui ha
sviluppato la valutazione utilizzata nello Zen shiatsu.

La valutazione di hara , nello zen shiatsu, viene utilizzata per impostare la strategia di tutto il
trattamento che seguira.

| //m \‘

Ym0

Aree diagnostiche di Hara

38



- Approccio e palpazione

Prima di cominciare la valutazione il praticante si pone di fianco all’hara del ricevente rilassandosi,
respirando profondamente nel proprio hara, appoggiando poi delicatamente una mano sull’addome
del ricevente. Seduto tranquillamente in questa posizione, osserva le condizioni del proprio Ki e
della mente, in modo da entrare in contatto con quest’ultimo e individuare al proprio interno la
presenza di un centro consapevole in grado di osservare.

La palpazione del’addome avviene con tutte e due le mani, che devono essere rilassate ma
toniche.

La pressione viene effettuata con la punta delle tre dita (indice, medio e anulare).

Quando si impara a individuare le aree diagnostiche &€ bene acquisire un ordine di routine con cui
procedere, perché questo ci permette di eseguire una valutazione in condizioni di rilassamento e a
mente libera.

Mentre una mano esegue tale ordine, I'altra € posata su una delle aree diagnostiche in funzione di
mano madre.

“Creare la mano madre”é fondamentale, e deve sempre rimanere “attiva” e “dare il premesso” alla
mano figlia di muoversi.

Ai fini della valutazione I'attenzione del praticante deve essere aperta, libera e ricettiva.

Tutto il corpo deve diventare un ricettacolo per i messaggi che, attraverso le proprie dita, I'hara del
ricevente gli trasmette.

Molti studenti perdono la propria fiducia nella propria capacita diagnostica perché si sforzano
troppo, si concentrano strettamente sull’hara e con il tocco proiettano il Ki, riducendo cosi di molto
le informazioni disponibili.

La modalita di valutazione €& puramente ricettiva, e per il praticante il modo migliore per
raggiungerla é di aprirsi e aspettare che le informazioni passino durante la palpazione.

- Laricerca del meridiano piu Jitsu
Qual ¢ il meridiano piu jitsu in questo momento? Dopo essersi posto tale domanda, il praticante
torna in uno stato di attenzione rilassata e a mente libera palpa I'hara del ricevente usando la
sequenza a due mani, senza fermarsi a riflettere. Non cerca nulla consciamente, ne usa il pensiero
per valutare la qualitd delle diverse aree diagnostiche: semplicemente attende, con una
consapevolezza tanto attenta quanto lo permette I'assenza di concentrazione focalizzata, che le
qualita jitsu manifestino.
Le qualita jitsu invariabili sull’hara sono:

- evidenza

- attivita energetica, sensazione di presenza e movimento

- resilienza o reazione
Si possono rilevare anche altre sensazioni quali: calore, pulsazioni, formicolio alle dita,la
sensazione di essere respinti.

- Trovare il meridiano piu Kyo
Il jitsu € la qualita piu facilmente rilevabile poiché e un messaggero del Kyo. Cercare il Kyo € piu
difficile perché per sua natura sta nascosto e sfugge alle ricerche.
Un’area diagnostica dell’hara pu0 pertanto presentare qualita kyo come:
- cavita
- inattivita
- resistenza passiva (rigidita)
pur senza essere la piu kyo.
L'area dell’hara piu kyo é quella tangibilmente collegata alla piu jitsu.
I modo piu rapido per trovarla consiste nel tenere la mano madre nell’area jitsu e palpare con la
mano figlia tutto I'hara fino a rilevare un collegamento che il praticante avverte come sensazione
soggettiva altamente individuabile.
Sono state riportate:

39



- una sensazione come un “segnale di ritorno” che passa per le mani

- la sensazione che I'area jitsu si riduca

- la sensazione che I'area kyo si espanda

- unronzio alla testa

- una sensazione di completamento avvertita in profondita
e indubbiamente molte altre sono possibili.
Osservando se stesso, piuttosto che concentrarsi sul ricevente, il praticante trovera il proprio metro
di misura per capire quando si stabilisce il collegamento, descritto anche come “eco della vita”.
La valutazione dell’hara riflette la situazione attuale, in quel momento, del ricevente.
In effetti non si dovrebbe palpare I'hara troppo a lungo, perché e probabile che la diagnosi diventi
confusa, poiché I'hara del ricevente comincera a rispondere , sicche il praticante potrebbe dubitare
delle proprie reazioni o cercare un nuovo responso kyo-jitsu dopo che il primo si & gia manifestato.

- Modalita di palpazione
Possiamo distinguere fondamentalmente due modalita di palpazione dell’hara:

- profonda

- superficiale
La valutazione superficiale viene esercita con un tocco leggero, quasi nullo, in questo modo si
percepisce il ki dell’'organo nella zona corrispondente.
Questa valutazione, basata sul ki, potrebbe rilevare una situazione che avverra, in breve termine,
nel nostro ricevente, in quanto il ki deve ancora “prendere forma” nel suo organismo.
La palpazione profonda € quella normalmente usata, e valuta la situazione del momento. La
pressione esercitata € quella massima che il ricevente ci permette per entrare in profondita.

Una valutazione energetica in termini di Kyo e Jitzu non implica necessariamente una malattia.
Puo essere correlata all'umore di un’ora, alla reazione ad una situazione che dura da un mese, ad
una caratteristica della personalita che si € instaurata nell'infanzia, accompagnata da pochi
sintomi, oppure a qualsiasi stadio della malattia fisica.

Accade spesso che la valutazione energetica non abbia alcuna rilevanza nell'interpretazione dei
sintomi fisici. In questi casi si pud interpretare la valutazione come un modello che si &
sovrapposto recentemente a livello emotivo, eclissando il modello comportamentale di lunga data
che originariamente aveva portato ai sintomi fisici.

Piu a lungo il ricevente manifesta un modello fisso di kyo-jitsu, piu facilmente sviluppera problemi e
sintomi di disarmonia.

Le coppie di elementi lavorano insieme anche se con una intensita diversa, percio un meridiano di
Terra, ad esempio, Stomaco non puo essere kyo se Milza € jitsu, ma puo essere meno o piu jitsu
di Milza.

40



Valutazione della Schiena

La valutazione si puo effettuare altrettanto efficacemente sulla schiena, che pure presenta aree di
valutazione corrispondenti ai meridiani.

Nella palpazione della schiena il ricevente e seduto in modo che le spalle siano rilassate e la spina
dorsale diritta oppure prono.

La metodologia pud essere eseguita con una o due mani e vengono utilizzate le punte delle dita,
come nella palpazione di hara, oppure diverse parti delle mani.

Poiché la schiena ha una struttura yang, protettiva e di sostegno, riflette squilibri di lunga data che,
oltre al quadro energetico attuale, hanno influenzato 'allineamento spinale o la postura del
ricevente.

Questo spiega come per uno stesso ricevente la valutazione della schiena possa non
corrispondere a quella dell’hara; il praticante deve scegliere I'uno o I'altra come fulcro dal quale
lavorare.

Aree diagnostiche della schiena

41



OLTRE IL TRATTAMENTO

Consigli per il ricevente

Il trattamento Shiatsu viene terminato dal praticante con il controllo finale di Hara e del quadro
generale del Ki.

Idealmente il ricevente, a questo punto, dovrebbe essere coperto e avere la possibilita di riposare
per qualche minuto.

Il trattamento shiatsu non comporta la manipolazione di un ricevente passivo da parte di un
terapista attivo, sebbene la procedura possa produrre una tale impressione I'esperienza shiatsu
puo essere molto diversa, soprattutto se il praticante evita di “controllare” il ki del ricevente,
incoraggiandolo invece a trovare il suo equilibrio attraverso un tocco e un’intenzione, mirati ma non
invasivi.

L’obbiettivo & permettere al ricevente di partecipare quanto piu possibile al processo di riequilibrio
e a tale scopo si possono dare consigli che lo aiutino a fare qualcosa per se stesso tra un di
trattamento e l'altro.

| consigli possono essere di due tipi: uno, specificatamente connesso al trattamento, che consiste
in esercizi per estendere e tonificare i meridiani interessati (Makko-ho) altre indicazioni mirate al
disequilibrio specifico, mentre I'altro comporta cambiamenti nello stile di vita del ricevente che
possono eliminare o ridurre la causa della condizione.

Raccomandazioni per il praticante shiatsu

La pratica professionale dello Shiatsu richiede un corpo sano e in forma. La forza fisica non € un
requisito, ma la flessibilita e la capacita di rilassarsi sono importanti, poiché un buon trattamento
viene dato non con forte pressione esercitata tramite braccia e spalle, ma con I'applicazione e 'uso
del peso corporeo. Fondamentali sono anche vigore ed energia, ottenuti attraverso lo sviluppo di
un Hara forte, che é indispensabile per il praticante shiatsu. Un Hara forte ha anche la capacita di
percepire e trasmettere il Ki, permettendo cosi trattamenti potenti ed efficaci.

Viene detto che finché I'effetto di un trattamento shiatsu sia benefico, il Ki del praticante dovrebbe
essere maggiore di quello del ricevente. In effetti lo studio e la pratica dello shiatsu dovrebbero
accrescere il Kl e il benessere generale del praticante.

Inoltre chiunque si accosti allo Shiatsu per farne una professione dovrebbe almeno considerare
che esistono alcuni principi che riguardano il proprio stile di vita su cui bisogna porre attenzione.

Uno dei metodi migliori per aumentare la capacita energetica di qualsiasi parte del corpo consiste
nel rivolgervi la propria attenzione, poiché la consapevolezza € una forma di energia.

Si puo focalizzare I'attenzione su hara attraverso la meditazione, spesso abbinata a pratiche
respiratorie.

Acquisitane la consapevolezza, il centro dell’energia nel basso addome diverra tanto piu forte
qguanto piu frequente sara il ricordo; concentrarsi su hara puo infatti diventare un’abitudine di
attenzione.

Ci sono tuttavia altri modi in cui si puo stimolare il senso di hara e migliorare lo shiatsu.

Vivere il piu possibile a livello del pavimento, puo essere d'aiuto. Un tappeto, tanti cuscini e tavoli
bassi possono offrire un ambiente domestico attraente. La vita a livello del pavimento migliora il
rapporto con il suolo e la flessibilita, si impara ad allungarsi a camminare a carponi e il centro di
gravita si abbassa.

E’ anche importante rilassare 'addome quanto basta per sentirlo muovere leggermente con il
respiro.

42



Ci sono inoltre molti esercizi per sviluppare I'hara all'interno delle tradizioni orientali del Tai Chi e
del Qi Gong.

Il massaggio di hara puo contribuire a svilupparvi energia ed € un modo molto efficace di
mantenersi in contatto con il proprio corpo e migliorare la salute.

La cavita addominale contiene vari organi; secondo il pensiero orientale, I'organo € la forma finale
e piu concentrata di quella particolare energia del meridiano. Quando si massaggia I'addome, dove
risiedono gli organi, si massaggia la fonte dell’energia rigenerativa di tutto il corpo. Inoltre
massaggiando I'addome si sviluppa un sano potenziale intellettivo ed emotivo. Una techica
orientale per “massaggiare” il proprio addome o hara & '’Ampuku.

Quando si modifica I'hara, si modificano anche gli schemi mentali. | cambiamenti si trasmettono a
tutti i livelli dell'esistenza: fisici,sociali, emotivi e psicologici.

Dopo aver lavorato sull’hara, e aver imparato a concentrarvi la consapevolezza, il passo
successivo consiste nell’estendere tale consapevolezza a tutto I'essere attraverso il canale
centrale di energia che percorre la linea mediana del corpo, il cui equivalente fisico & la spina
dorsale. Tramite il contatto con la spina dorsale entriamo in contatto con il “ki eretto” come lo
definiscono i testi cinesi, il collegamento fra Cielo e Terra, Yin e Yang.

In un dizionario giapponese si indica Ki come: mente, corpo, spirito. Gli orientali sanno quanto e
importante per un essere umano I'equilibrio energetico, quanto € importante avere un Ki forte per
poter far fronte a tutte le vicissitudini della vita. Un Ki forte permette di superare gli ostacoli e le
crisi riuscendo a coglierne le opportunita e permettendo cosi I'avvenire di grandi svolte. Con un Ki
debole questo non € possibile, ci si sente vittime della vita, delle cose che accadono e non si ha
nessuna forza per reagire. In questo modo si vive in un stato di ansieta e di stress continuo.

In Giappone, da sempre, praticano metodi per lo sviluppo del Ki. Questi metodi vengono riportati in
ogni attivita, dalla calligrafia, alle arti marziali, alla preparazione del te, ect.

Consistono nel presentare agli allievi una serie di problemi pratici di difficolta via, via maggiore e,
soprattutto, superiore alle loro possibilita in modo da portarli ad avere una crisi. Con il maestro
sempre accanto e i suoi insegnamenti filosofici si rafforza il suo spirito e aumenta la capacita di
trovare una soluzione. In guesto modo l'allievo supera se stesso, cresce la consapevolezza,
l'intuizione.

Con la pratica costante si riuscira a portare questa nuova forza, questa nuova energia, questo
grande Kl nella vita quotidiana.

La meditazione, in generale, si puo definire come una pratica di concentrazione della mente. Puo
essere a scopo religioso, spirituale , filosofico, 0 semplicemente atto a migliorare la propria mente,
il proprio fisico grazie alla concentrazione mentale. E’ una pratica antichissima che era usata, in
forme differenti, in tutte le religioni, sia Orientali, dove la meditazione ha come scopo I'assenza di
pensieri ed € una “meditazione recettiva”, per raggiungere la consapevolezza ed & una sorta di
contemplazione di un oggetto o semplicemente I'ascolto del respiro o la recitazione di un Mantra (
formula/suono ripetuto piu volte), sia in quelle Occidentali, come nel Cristianesimo. La meditazione
piu vicina alla cultura occidentale € la “meditazione riflessiva” ; in genere vengono visualizzate
immagini o testi sacri e consiste in una forma di preghiera interiore.

La pratica costante della meditazione permette di mantenere un atteggiamento calmo e presente
anche al di fuori della pratica meditativa. Durante la meditazione non bisogna “cercare” la calma,
semplicemente non bisogna fare nulla ma “essere” Ii, in quel momento.

Il vuoto della mente e del cuore non si deve “creare”, viene da sé. E’ un esperienza. In mancanza
di questo vuoto non si € pronti a “ricevere”.

Proponiamo un esempio di meditazione tipico delle cultura giapponese, praticato nei monasteri
Zen.

43



La meditazione Zen

E’ chiamata anche za zen : za significa “stare seduti” e zen “concentrazione”. In questa
meditazione sono fondamentali tre aspetti: il controllo della postura, il controllo della respirazione,
il controllo della mente.

- postura: si sta seduti a terra su uno zafu (cuscino) con le gambe incrociate (possibilmente nella
posizione del loto o mezzo loto), oppure in ginocchio (seiza) sempre seduti su uno zafu,
'importante & che le ginocchia puntino verso il basso. Schiena dritta e spalle rilassate, le mani si
tengono appoggiate una sopra I'altra poco sotto 'ombelico (dan-tien). Questa posizione permette
di mantenere uno stato di calma ma anche di presenza.

- respiro: nei Templi Zen la prima cosa che inseghavano ai Monaci era il controllo della
respirazione. La respirazione ha un ruolo fondamentale per il nostro benessere. E’ il ponte tra il
cuore (le emozioni) e il cervello (la mente). In una respirazione superficiale e veloce, come nel
caso degli stati di ansia e paura, si hanno diverse reazioni negative come il fatto che non arriva
I'ossigeno necessario ai polmoni ma anche agli altri organi, si contrae la muscolatura proprio per
protezione. In queste condizioni, oltre a essere sotto sforzo notevolmente e con poca vitalita,
siamo anche schiavi delle emozioni del presente ma anche del passato. In una respirazione
profonda e controllata la fatica si riduce, I'organismo si rigenera e gli effetti benefici si hanno sulla
mente e le emozioni. All'inizio, per controllare il respiro , si possono contare gli atti respiratori da
uno a dieci e ripartire da capo, inspirando profondamente ed espirando lentamente.

- mente: la fase del controllo della mente € molto difficile da raggiungere. Per questo € importante
una pratica costante e regolare. Gli occhi sono aperti ma non guardano nulla, lo sguardo &
indirizzato verso il basso. Sara difficile non avere pensieri e svuotare la mente. Il segreto e di non
cercare di impedirli ma bensi lasciarli andare cosi come sono arrivati.

Questi tre aspetti nello zen shiatsu sono fondamentali : postura, respiro e presenza.




N

Il praticante deve essere flessibile a livello fisico per potersi muovere con maggiore agilita intorno
al corpo del ricevente e per applicare un ampia gamma di tecniche. Benché un vasto repertorio
tecnico non possa sostituirsi alla compassione, all'intenzione o alla sensibilita, in una prospettiva di
lungo periodo consente di risparmiare energia, poiché I'uso della tecnica piu adatta per un
determinato ricevente in una determinata posizione assicura la massima efficacia del trattamento.
Si consiglia le discipline dello Yoga, del Tai Chi e del Qi Gong, oltre ad attivita fisiche o esercizi
con tecniche occidentali, poiché le prime si basano sui principi del flusso del Ki.

Gli esercizi Makko-Ho dovrebbero essere una pratica di uso giornaliero per il praticante shiatsu.
Per offrire lo shiatsu bisogna avere mani forti e piedi flessibili, sicché potrebbe essere necessario
dedicare loro un’attenzione particolare con esercizi specifici.

| grandi medici orientali del passato sostenevano la moderazione in ogni cosa.

Troppa attivita, compresa quella di sviluppo personale come la meditazione o I'esercizio,
altrettanto dannosa per la salute quanto troppe feste notturne.

Si osservi la propria energia, evitando di esagerare.

Quando si da un trattamento shiatsu, la durata dovrebbe corrispondere al minimo necessario per
creare un effetto positivo, e i movimenti dovrebbero essere misurati, affidandosi invece ad un uso
adeguato del peso corporeo.

Se non si sta bene, anche per un semplice raffreddore, occorre riposare, bisogna consentire al
corpo di risanarsi completamente, altrimenti possono svilupparsi ulteriori squilibri.

Occorre considerare le condizioni del proprio Ki regolandosi di conseguenza.

Il nostro regime alimentare influenza il nostro corpo, la nostra mente e il nostro spirito.

La seconda parte di questa tesi che si occupa di Macrobiotica sviluppera a fondo questo concetto.
L’alimentazione € un fattore importante per la salute, un regime alimentare macrobiotico &
consigliato per un praticante shiatsu, o comunque un attenzione alla propria alimentazione e
raccomandata, anche se la dieta corretta non deve diventare una preoccupazione ossessionante,
altrimenti invece di essere fonte di salute diventa fonte di disequilibrio.

In effetti i testi antichi affermano che, conformemente alla tradizione della moderazione, uno
sporadico cedimento e da preferirsi a un punitivo autocontrollo.

b lo_Shi
Ricevere lo Shiatsu € essenziale per il praticante, poiché mantiene in salute e ripristina le energie
esaurite. Inoltre costituisce un prezioso aiuto didattico, perché ricevendo lo shiatsu si impara come
guando lo si pratica. Tuttavia , la cosa piu importante & che cosi facendo si ripristina I'equilibrio tra
dare e ricevere.

45



| MAKKO -HO

Proponiamo una serie di esercizi, proposti da Shizuto Masunaga, che possono essere
estremamente utili sia al praticante che al ricevente. Nella sua pubblicazione “Zen per immagini”
oltre agli esercizi base, egli propone una serie di variazioni in relazione alle difficolta o alle
esigenze di chi li deve esequire.

I makko-ho sono sei esercizi e sono basati sul principio dei meridiani. | meridiani rappresentano
una rete di energia vitale essenziale, il ki. Il movimento € una funzione innata nella vita animale,
quindi e evidente che fare esercizi ha a che fare con la circolazione del Ki.

Le sei funzioni essenziali sono rappresentate da sei posture, che sono associate, ciascuna, ad una
coppia yin yang di meridiani. Tutti gli esercizi sui meridiani sono progettati per liberare stress e
tensione che impediscono di rilassarci totalmente. Sperimentare i meridiani come un flusso di
energia vitale o come una speciale sensazione di tensione durante gli esercizi ci rende
consapevoli del nostro corpo e della condizione dei meridiani. | sei esercizi di base coprono tutte
la funzioni vitali essenziali. Nonostante i meridiani rappresentino diversi aspetti delle funzioni vitali
essenziali, sono comunque strettamente connessi tra loro. Il ki di tutti i meridiani si mescola
insieme per lavorare come un unico ki. Quindi I'attivita di uno influenza l'attivita di tutti gli altri. Le
funzioni vitali di base dei meridiani le ritroviamo gia, come abbiamo visto, dalla comparsa dei tre
foglietti embrionali: 'endoderma, il mesoderma e I'ectoderma.

Il primo obbiettivo del lavoro sui meridiani € di raggiungere una regolazione dell’equilibrio
energetico. | makko-ho sono improntati sull’ equilibrio e la flessibilita, I'accrescimento della vitalita
della persona e soprattutto a tenere lontano la malattia. Quindi sono, soprattutto a scopo
preventivo, per rafforzare il ki dentro di noi. Ki & la potenza che anima la vita, la forza che sostiene
il ritmo della natura, che nel corpo umano é rappresentato dalla respirazione.

Respirare per immagini.

Si pensa che respirare sia solo immettere ed emettere aria dai polmoni semplicemente azionando i
muscoli respiratori. Gli atti respiratori sono influenzati anche dalle emozioni dallo stile di vita.
Immettere ed emettere non basta per respirare bene. A volte la respirazione pud essere
superficiale, irregolare, ecc. Le nostre emozioni hanno una diretta influenza sulle emozioni del
nostro corpo, I'equilibrio del corpo fisico & condizionato dall'equilibrio mente-corpo. E’ quindi
importante riuscire a rilassarci per riportare regolarita a tutte le funzioni dell'organismo. La cosa
migliore da fare per liberarsi dalla tensione & non forzare questo processo perché si avrebbe un
effetto contrario. Se ci si impone di sbarazzarci della tensione si da maggiore attenzione e
importanza ad essa e la si rafforza. Bisogna invece assumere un atteggiamento di attesa della
scomparsa spontanea della tensione. Automaticamente anche la respirazione avra un ritmo piu
regolare e sara meno superficiale.

Per fare la respirazione per immagini si deve immaginare l'intero corpo come se fosse un pallone.
Appena l'aria entra il pallone si espande su tutti i lati. Il centro di questa forza che spinge in ogni
direzione e I'hara. Ora che si ha questa immagine del proprio corpo, gradualmente si puo
espandere il corpo dal basso verso 'alto mentre si inspira, fino a che non si &€ completamente
pieni fino alla testa. Fermare un momento la respirazione e lasciare che gli arti si riempiano.
Quando si comincia a espirare, immaginare di sgonfiarsi lentamente come fa un pallone. Quando
guesto e “vuoto” fare una pausa, e rilassarsi brevemente nella condizione in cui “il pallone &
sgonfiato”.

Prima di iniziare gli esercizi € fondamentale, acquisire consapevolezza del corpo ed avere una
respirazione regolare, come dice Masunaga “sperimentare la respirazione come il respiro della
vita”. Portare semplicemente attenzione a come ci si sente in quel momento. Ascoltare il respiro
senza modificarlo, prima o poi accadra di sentire la respirazione fluire nelladdome, si diventera
cosi consapevoli del proprio centro.

46



Esercizi
Si fanno in sequenza rispettando le fasi del ciclo dell'ameba e si esegue I'esercizio in fase di

espirazione.

Prima di eseguire questi esercizi, occorre acquistare consapevolezza del corpo e regolarizzare la
respirazione. Masunaga consigliava, a questo proposito, di sdraiarsi supini sul pavimento in totale
relax, e raggiungere il rilassamento completo, con lattenzione centrata sulla respirazione
attraverso I'hara. Questa postura dovrebbe essere la posizione con cui iniziare e concludere tutti
gli esercizi. Cosi € anche possibile confrontare come ci si sentiva prima e come ci si sente dopo
I'esercitazione e con cio verificare i cambiamenti apportati agli esercizi.

a7



Polmone e Intestino Crasso

L’energia del meridiano dei polmoni ci consente di ricevere il ki attraverso la respirazione,
attraverso lo scambio con I'esterno. Ad un livello piu sottile permette gli scambi interpersonali.
L’intestino crasso si occupa dell’eliminazione di sostanze di rifiuto sia fisiche che mentali. Per
stimolare questi due meridiani si parte dalla posizione eretta, piedi paralleli, gambe distese con
ginocchia morbide. Braccia tese dietro la schiena con pollici agganciati e indici distesi. Inspirare
profondamente inarcando la schiena e portando indietro la testa. Espirando ci si porta col busto in
avanti facendo partire il movimento dal bacino. Stendere le braccia portando i pollici verso l'alto.
Restare in fase di stiramento alcuni respiri e fino a che se ne sente la necessita. Per risalire

piegare prima leggermente le ginocchia per non sovraccaricare la schiena. Ripetere I'esercizio
invertendo I'aggancio dei pollici.

48



Stomaco e Milza Pancreas

L’energia del meridiano dello stomaco ci consente di assumer nutrimento fisico, mentale e
spirituale. La milza deve ricavare energia dal nutrimento. In posizione seiza si inspira
profondamente ed espirando ci si porta indietro col busto appoggiando i palmi delle mani a terra.
Se si e sufficientemente sciolti si pud arrivare fino a portare i gomiti a terra, o , addirittura tutto il

busto con le braccia distese, ma senza sollevare le ginocchia dal pavimento, risalendo poi
lentamente.

49



Cuore e Intestino Tenue

Cuore come integrazione e armonia della nostra anima e dei sentimenti. Intestino tenue come
conversione e separazione, dicid che si € assimilato, in sostanze utili o inutili. A terra, con le
gambe piegate e le piante dei piedi unite. Afferrare i piedi con le mani e allargare i gomiti, portare
le ginocchia verso il basso e, facendo patrtire il movimento dal bacino, portare il busto in avanti
verso il pavimento, portando la testa il piu possibile vicino ai piedi. Inspirando tornare su.

50



Vescica Urinari Reni

Insieme svolgono le funzioni di purificazione e spinta. Seduti a terra con le gambe distese e la
schiena diritta, espirando, portare le braccia in alto e portare il busto in avanti verso le gambe,
facendo partire sempre il movimento dal bacino e immaginando di arrivare toccare qualcosa che é

oltre i piedi. E’ importante fermarsi prima di avvertire la sensazione di piegare le ginocchia.
Inspirando tornare su.

5l



Protezione e circolazione sono le funzioni di questi due meridiani. Seduti con le gambe incrociate,

incrociare le braccia appoggiando le mani sul ginocchio opposto. Espirando portare il busto in
avanti e spingere le braccia verso I'esterno immaginando di toccare terra con la fronte. Inspirando

tornare su e ripetere invertendo gli incroci di braccia e gambe.

52



. i
Si occupano di immagazzinamento e distribuzione. Seduti con le gambe divaricate, ruotare il busto
e alzare il braccio esterno e, espirando, portare il braccio alzato verso la gamba opposta,
mantenendo il fianco aperto e portando lo sguardo oltre la spalla. Ruotando il busto portarsi

dall'altro lato. Terminare flettendo il busto in avanti, al centro come per toccare terra con hara e
risalire.

53



| MERIDIANI
Interpretazione e percorso di Masunaga

Polmone e intestino Crasso

Il primo stadio energetico, secondo la M.T.C., rientra nell’energia metallo, la fase piu yang
nell’ambito delle cinque trasformazioni di energia. La piu yang significa la piu raccolta, condensata,
piu verso l'interno. Questa fase corrisponde alla comparsa dell’essere umano. Qui ogni essere
vivente prende coscienza della propria individualita e dei propri confini. Corrisponde anche alla
comparsa dei cereali e ai giorni nostri, I'eta del ferro, un periodo yang di grandi cambiamenti, dove
'uso del metallo & prevalente. All'interno di tutto questo yang ci deve essere dello yin. L’ aspetto
yin di tutta questa interiorizzazione ¢ la superficie. Cosi come lo si pud notare nel minerale stesso
che all'interno e ruvido esternamente la sua superficie € liscia e brillante.

Le sue qualitd sono associate all'introspezione, alla concentrazione, la gestione delle emozioni, il
saper trarre insegnamento e profitto dalle esperienze. Una capacita del metallo e la sua
condulttibilita, ma anche la flessibilita, & cid che puo fondersi e che puo indurirsi. Allo stesso modo,
I'elemento metallo presente nel quadro energetico di ognuno di noi implica la capacita di ricevere e
trasmettere messaggi, di comunicare con I'ambiente pur rimanendo se stessi, conduce e collega.
In termini psicologici, 'energia metallo conferisce la capacita di formare sistemi di pensiero forti ma
flessibili a sostegno e regola della propria vita e creare armonia tra I'ambiente interno ed esterno.

Quando I'energia metallo € in buone condizioni si sente il proprio valore e si sa di essere collegati
a quanto vi e di prezioso al di fuori dei propri confini. Si possiede un valore personale e la capacita
di cambiare pur restando in armonia con I'ambiente. Se invece € in una situazione di squilibrio tale
sicurezza non esiste. E’ possibile che si rafforzino i propri confini in modo da tenersi stretto quello
che si ha per paura di perderlo. Siindebolisce cosi la capacita di assorbire o eliminare.

Per Masunaga, i confini corporei sono dati dalla pelle che ci unisce e, contemporaneamente Ci
separa dal mondo esterno. Il confine deve essere tuttavia permeabile dall’energia dell’'Universo per
permettere lo scambio con I'esterno assorbendo il ki della natura ed eliminando le sostanze non
utilizzate dell'organismo. La funzione dei due meridiani &€ “scambio ed eliminazione”. Nel corpo
fisico svolgono entrambe funzioni yang. L’aria passa da uno stadio di espansione infinita e va
allinterno del corpo attraverso rami sempre piu piccoli dell’albero dei bronchi, per scambiare gas
col sangue; per fare questo passa attraverso le pareti sottili degli alveoli. L'intestino crasso assorbe
i liquidi dalle pareti per solidificare gli avanzi della digestione ed espellerli dal corpo. Entrambe
guesti organi sono collegati con I'esterno del corpo. Insieme cooperano al continuo scambio di ki.

La medicina tradizionale cinese afferma che i polmoni comandano il ki e che il ki comanda la parte
esterna del corpo e che la condizione dei polmoni & osservabile dalla condizione della pelle e dei
peli del corpo.

Masunaga crede che i meridiani di Polmone e Intestino Crasso corrano molto prossimi alla
superficie del corpo. Dato che i Polmoni scambiano gas invisibili, essi si manifestano nella persona
come un senso di unita col mondo spirituale. Invece I'Intestino Crasso, che svolge la funzione di
scambiare sostanze materiali, sii manifesta nell'individuo con la relazione col mondo materiale.
Sia i Polmoni che l'Intestino Crasso si manifestano nel mondo sociale attraverso la capacita
personale di comunicare, scambiare condividere con gli altri.

54



Polmone (indicazioni di Masunaga)

| primi segni di squilibrio nei Polmoni e Intestino Crasso appaiono attraverso pelle e naso: il
colorito, il bianco degli occhi, la gola, I'ano, la respirazione della pelle, i pori (sudore). La
respirazione €& analoga alle azioni di un primo ministro, responsabile delle relazioni esterne, oltre
che di tenere in ordine gli affari interni. | polmoni assorbono dall’ambiente esterno il ki vitale,
essenziale per la sopravvivenza, lo raffinano e lo distribuiscono per attivare la funzione di
adattamento del corpo. La respirazione e strettamente collegata al funzionamento del cervello ed
esercita una profonda influenza sul nostro stato mentale.

Gli squilibri del meridiano di Polmone appaiono nel modo seguente: depressione e congestione
toracica, si inizia a sospirare, testa pesante, rigidita di schiena e spalle, tendenza a chiudersi
rispetto agli altri; dopo un certo tempo si verificano malattie respiratorie quali raffreddore e asma.

Masunaga fa una distinzione tra Polmone kyo e Polmone jitsu.

Polmone kyo. Si diviene isolati e chiusi a tal punto che lo scambio di ki con 'ambiente viene
impedito. Si evidenziano aspetti mentali quali preoccupazione che provoca la sensazione di
petto bloccato. Uno stato emotivo molto ansioso e ipersensibile, incapacita di rilassarsi e
respirare profondamente. Negli aspetti fisici risaltano spalle tozze, fiato corto, prendere
facilmente raffreddore e tosse, soprattutto dopo aver preso freddo alla parte superiore del
corpo, febbre e dolore fra le scapole, colorito pallido e pelle secca, dolore al pollice e
debolezza fisica.

Polmone jitsu. Aspetti mentali: ansioso per dettagli poco importanti incapacita a lasciare
andare. Aspetti fisici: stitichezza, dolori al petto per la tosse, mancanza di energia e senso
di costrizione al petto.

Brevi cenni di fisiologia

Il meridiano dei Polmoni corrisponde al sistema respiratorio e ai polmoni. | polmoni sono una
coppia di organi a forma di spugna, ciascuno delle dimensioni circa di una mano aperta. Si trovano
sui due lati del petto racchiusi dalla gabbia toracica. Lo scopo della respirazione é di liberare
energia nel corpo. L'ossigeno € necessario alle cellule di tutti i tessuti per liberare I'energia dei
nutrienti assorbiti durante la digestione. L’aria entra dal naso e dalla bocca, passa attraverso la
faringe e poi nella laringe fino alla trachea. A livello dello sterno la trachea si divide ne i bronchi
principali dx e sx entrando cosi nei due polmoni. L'intero tratto respiratorio € ricoperto da una
membrana mucosa e da cellule ciliate. La membrana mucosa umidifica I'aria e la renda adatta alla
temperatura del corpo. In piu intrappola le impurita, quali polvere, batteri, virus. Le impurita
vengono portate su fuori dai polmoni o nel tratto nasale dove vengono espulse con lo starnuto , o
nella gola dove vengono espulse con la tosse. La qualita del muco (una naturale secrezione della
membrana mucosa che ricopre i polmoni) € molto importante per il loro funzionamento. Secondo la
visione macrobiotica questa qualita dipende anche dal consumo di certi cibi. Se i normali canali
escretori non funzionano bene, cioe i reni, polmoni, pelle, feci, mestruazioni, questi residui
vengono trasformati in muco ed eliminati quindi sotto questa forma. Quindi anche il muco é una
forma di escrezione che e molto importante per la salute dei polmoni. | polmoni devono essere
elastici, i passaggi dell’'aria devono essere aperti, permettendo il passaggio dell'ossigeno, quindi la
qualita del rivestimento mucoso é estremamente importante per il buon funzionamento dei
polmoni.

55



Percorso del meridiano dei Polmoni

Partendo dalla sua area di valutazione sull’hara, superiormente sale sulla cassa toracica,
seguendo la conformazione dell'arcata costale, poi prosegue bilateralmente sul tronco, passando
a meta tra il capezzolo e la linea mediana del torace, fino alla seconda costa, dove si apre
lateralmente per arrivare a P1. Medialmente, dalla seconda costa, un ulteriore diramazione sale
verso il collo costeggiando la regione laringea vicino al pomo d’Adamo, dove termina. Segue poi
sul braccio, da P1 sale verso la clavicola e scende verso il braccio passando al di sopra della
piega ascellare. Scendendo passa sul bordo anteriore del muscolo deltoide e segue il solco del
bicipite brachiale e raggiunge la piega cubitale, continua sulla parte anteriore del’avambraccio
all'esterno del radio fino ad arrivare alla piega del polso sull'arteria radiale ed & P9. Passa sulla
mano, sull’eminenza tenar e termina alla base del bordo ungueale del dito pollice su P11.
Inferiormente, dalla sua area di valutazione scende in direzione dell'inguine anteriormente alla
cresta iliaca. Da qui il percorso passa in profondita per spostarsi posteriormente, lo ritroviamo sulla
natica fra i meridiani di Intestino Crasso e Intestino Tenue. sulle gambe, a lato del meridiano di
vescica urinaria fino alla caviglia dove passa tra il malleolo esterno e il tendine di Achille. Scende
sul piede percorrendo il bordo esterno e termina spostandosi trasversalmente alla base delle
articolazioni metatarso — falange fra il primo e il secondo metatarso.

Horario del Meridiano ' : . s

De Pulmén . ] @J

© Portela

56



Intestino Crasso (indicazioni di Masunaga)

L’Intestino Crasso aiuta i Polmoni. La sua funzione e di elaborare e di eliminare i residui delle
sostanze nutritive che il corpo ha ricevuto. Questo processo serve per eliminare ostruzioni nel
flusso del ki.

L'Intestino Crasso € influenzato dal trattenere le emozioni o dal tenere per se i propri sentimenti.
Quando I'Intestino Crasso ha dei problemi di funzionamento e difficile trovare un rilassamento
psicologico. Questa condizione porta a sintomi di stitichezza, freddo alle estremita, troppo sangue
che va alla testa, con conseguente capogiro.

Squilibri del meridiano di Intestino Crasso si evidenziano con questi sintomi: mancanza di
motivazione e insufficiente assorbimento ed eliminazione del ki per mancanza di esercizio.

Se questa situazione persiste a lungo si possono avere problemi del sistema respiratorio, senso di
freddo, freddo al basso ventre e diarrea, pelle pallida e sensibile,difficolta a muovere il pollice,
senso di debolezza, dolore alla schiena.

Intestino Crasso kyo. Mancanza di iniziativa. Gli aspetti mentali rivelano problemi nelle
relazioni personali, incapacita di esprimersi in modo adeguato, perdita di motivazione dopo
una delusione. Negli aspetti fisici si € soggetti a congestione nasale, tosse secca,
ipersensibilitd nel tratto respiratorio superiore, tendenza a fare poco esercizio fisico.
Respirazione non profonda e tendenza alla diarrea, freddo al basso ventre, dolore alle
braccia e alle mani, colorito pallido e pelle che invecchia rapidamente.

Intestino Crasso jitsu. Aspetti mentali: sempre insoddisfatto, senza amici con cui fidarsi.
diarrea occasionale, emorroidi, mal di testa, haso che cola, sangue dal naso, tendenza ad
avere tonsilliti, tose, gola gonfia, tendenza a mangiare troppo, pelle che prude, dolore alle
spalle, rigidita ai muscoli delle spalle e delle braccia.

Brevi cenni di fisiologia

Le funzioni dell'intestino crasso sono di assorbire acqua e nutrienti attraverso le pareti intestinali, di
solidificare i residui per espellerli dal corpo sotto forma di feci e di sintetizzare importanti vitamine.
L’intestino crasso € un tubo lungo 1,5 m e col diametro di 6cm. Una membrana mucosa riveste le
pareti interne del colon che a sua volta & coperta da un rivestimento muscolare fatto di muscoli
interni circolari ed esterni longitudinali. Le sue pareti si contraggono a sezioni formando delle
sacche che, con un forte movimento detto “peristalsi di massa” spinge il contenuto verso il retto. Il
fluido che passa all'interno si chiama chimo ed € composto da acqua, particelle di cibo non
ingerito, secrezioni dell'intestino tenue. Ci sono tre aspetti da considerare nel funzionamento
dell'intestino crasso: batteri, muco e fibre. La relazione corretta fra batteri e uomo € la simbiosi. Ai
batteri si fornisce cibo e casa e loro in compenso contribuiscono a decomporre il cibo. La flora
batterica che si sviluppa all'interno del colon dipende dal cibo che si mangia ma anche dalla salute
generale e dallo stato emotivo. In base alla macrobiotica, i residui di cibo che non possono venire
adeguatamente assorbiti o assimilati dalle cellule del corpo vengono eliminati come rifiuti tramite il
muco. Questi cibi comprendono tutti i latticini, farinacei al forno e fritti, carni, cibi molto raffinati,
oppure un alimentazione eccessiva e squilibrata. Questo tipo di muco é diverso dalla secrezione
normale di un corpo in buona salute, ha una maggiora viscosita e spesso si accumula sulle pareti
intestinali ostacolando il passaggio delle feci. Queste feci che si accumulano creano accumuli
tossici che provocano cattiva circolazione e affaticamento. Queste incrostazioni nelle pareti

57



intestinali creano un terreno fertile per forme batteriche e nocive arrivando all'intossicazione che si
nota con gonfiore, colon prolasso, cioé che pud scendere esercitando pressione su vescica, utero
e prostata. Un adeguata e regolare alimentazione €& quindi fondamentale per il buon
funzionamento dell’intestino crasso.

Percorso del meridiano di Intestino Crasso

Dalla sua area di valutazione di hara risale lateralmente I'area di valutazione del polmone e
continua il suo percorso seguendo una linea dritta sulla regione laterale anteriore (sullo spigolo)
del torace fino a IC15 alla punta della clavicola. Qui il percorso si divide in due parti. Una prosegue
sul collo, passa sul muscolo sternocleidomastoideo, prosegue sul viso passando intorno al labbro
superiore fino a IC20 che si trova all’ attaccatura del naso, L’altra parte va nel braccio e da IC15 va
all'estremita inferiore anteriore del muscolo deltoide, prosegue lungo il bordo anteriore del muscolo
brachiale. Sul'avambraccio passa sul bordo esterno del muscolo estensore, arriva al polso
nellincavo detto “tabacchiera”, IC5 e continua sul dorso della mano fra il primo e il secondo
metacarpo, IC 4; termina a lato ungueale del dito indice.

Horario del Meridiano
De Intestino Grueso

— | ) © Portela

58



Milza/Pancreas e Stomaco

Nel secondo stadio energetico dell’'ameba entra in causa il desiderio di soddisfare i propri bisogni
come necessita primaria del nutrimento al soddisfacimento dei propri desideri o piaceri. In questa
fase quindi abbiamo la percezione del bisogno fisico o psicologico. Queste funzioni sono svolte dai
meridiani di Stomaco e Milza/Pancreas.

Nella MTC questo stadio energetico € legato all'elemento terra e la funzione della terra ¢ il
nutrimento di se stesso e degli altri. Le sue caratteristiche sono fertilita, fecondita, e nutrimento.
Fertilita non solo fisica ma anche mentale che deriva dalla sua qualita di saper ricevere. Ricevendo
quindi la terra si nutre, diventa fertile e produce nutrimento, non solo fisico ma anche emotivo e
intellettuale.

Milza/Pancreas (indicazioni di Masunaga)

Nello Zen Shiatsu Stomaco e Milza sono due aspetti diversi di uno stesso processo, cioe la
trasformazione e la distribuzione di sostanze nutritive. Ma hanno caratteristiche differenti: a livello
fisico lo Stomaco rimanda ai condotti digestivi, mentre la Milza controlla i succhi gastrici che
agiscono sul cibo scomponendolo nelle sue sostanze nutritive.

A livello psicologico lo stomaco e associato alla fame, mentre la Milza ha il compito di contenere,
digerire e analizzare. La Milza, a livello fisico € in relazione con le ghiandole della riproduzione
nelle donne (seni e ovaie), e con la corteccia cerebrale, poiché i fatti sono digeriti col pensiero. La
mancanza di esercizio e il troppo pensare provocano una riduzione dei succhi digestivi che a loro
volta provocano una cattiva digestione.

Squilibri del meridiano della Milza provocano tendenza a pensare e a preoccuparsi troppo, oltre ad
avere sempre fame e desiderare il cibo. Anche mangiare veloce e desiderio di dolci, mangiare
spesso fra i pasti, sonnolenza, bocca secca e pastosa, dolore alla schiena e alle ginocchia con
difficolta a stare in piedi.

Milza kyo: non si masticano e non si digeriscono le cose a sufficienza. Manca la
perseveranza di assimilare completamente le cose. Gli aspetti mentali evidenziano una
ossessione per i dettagli e preoccupazione eccessiva, irrequietezza e ansia, interrompere
la conversazione altrui, tendenza a tenersi le cose dentro, a usare troppo la testa, difficolta
a portare a termine le cose che si iniziano, mangiare troppo e troppo in fretta. Gli aspetti
fisici denotano una cattiva salivazione e bocca impastata, sapore amaro in bocca, troppa
sete, mancanza di succhi digestivi con conseguente anemia, colorito della faccia scuro,
gambe che diventano fredde sul davanti, rutti , flatulenze eccessiva, tensione su tutta la
schiena, pelle ruvida su mani e piedi, dolore alle ginocchia, colore delle unghie che cambia.

Milza jitsu. Aspetti mentali: inattivita fisica dovuta al troppo pensare, tendenza
allisolamento, timido ed esitante, forte desiderio di dolci, mangia velocemente e troppo.
Aspetto fisico: sete, bocca impastata, mancanza di appetito, iperacidita gastrica, bruciori di
stomaco di origine nervosa, obesita, pesantezza alle gambe, braccia rigide e senza forza,
tensione a livello ombelicale, spalle rigide, schiena curva.

Brevi cenni di fisiologia

Il pancreas e un organo di colore giallo oro, che si trova vicino al centro delladdome, é a forma di
triangolo. La parte piu alta si trova vicino al duodeno, mentre la parte piu bassa scende verso lo

59



stomaco fino alla milza. Il pancreas & un organo di pura secrezione , non passa cibo. E’ formato da
due tipi di tessuti diversi, una parte esocrina e una parte endocrina. La parte esocrina produce
succo pancreatico che aiuta la digestione e I'assorbimento di ogni alimento che entra nell'intestino
tenue. Le secrezioni pancreatiche iniziano in base ad un controllo nervoso appena il cibo entra
nella bocca. La parte endocrina € costituita dalle isole di Langerhans che sono piccoli gruppi di
cellule distribuite su tutto I'organo e secernono insulina e glucagone. Questi ormoni controllano le
fonti di energia del corpo mantenendo inalterato lo stato zuccherino nel sangue.

Percorso del meridiano di Milza/Pancreas

La sua area di valutazione e una piccola regione circolare intorno all’ombelico, il meridiano si apre
lateralmente attraversano l'area di valutazione di Stomaco a sx e di Fegato a dx., sale lungo il
torace fra il meridiano di Stomaco e di Fegato fino a MZ 20 , nel secondo spazio intercostale. Da
MZ 20, un ramo, sfiorando P2 sale sul collo a lato del meridiano di Stomaco, arriva al viso
passando sullo sternocleidomastoideo a un dito dall’angolo della mandibola e sale su seguendo
l'attaccatura anteriore dei capelli per terminare nell’area temporale (ST8). Un ulteriore ramo da MZ
20 prosegue sul braccio, all'altezza di P1 prosegue con una piccola curva sopra la piega ascellare
anteriore passando tra i meridiani di Polmone e Ministro del Cuore, scende percorrendo il braccio
anteriormente sul muscolo bicipite brachiale tra il solco del muscolo e la sommita, raggiunge la
piega cubitale e scorre sullavambraccio a lato di MC fino alla mano, per poi terminare al
polpastrello del dito indice. Inferiormente il meridiano prosegue lateralmente scendendo all'inguine
sulla parte laterale dell’arteria femorale, scorre lungo la faccia anteriore mediale della coscia. Sulla
gamba segue il margine interno della tibia. Sulla caviglia passa davanti al malleolo, segue la
superficie mediale del piede sulla linea di congiunzione della pelle rossa con quella bianca e
termina all’angolo ungueale esterno dell’alluce. Un’appendice dal malleolo arriva al tallone.

Horario del Meridiano
De Bazo

l T
Ty
S Scmmms 7

—_-..__'-""-

© Portela

60



Stomaco (indicazioni di Masunaga)

Secondo Masunaga, lo Stomaco e inteso come il tratto digerente dalla bocca all'intestino
digiuno. Lo Stomaco controlla 'esofago, i seni, l'ovaio e il tessuto adiposo. E’ correlato alla
digestione, ingestione e assorbimento, all'esercizio fisico, alla produzione di calore corporeo e alla
riproduzione nelle donne. Controlla I'appetito, la produzione di latte e, in parte le ovaie. Gli squilibri
di Stomaco portano ad un appetito che é influenzato dallo stato d’animo e dal tipo di cibo.

Stomaco kyo. Incapacita di accettare le cose come sono con difficolta ad adattarsi a un
nuovo ambiente. Aspetti mentali: Tendenza a meditare sulle cose, appetito influenzato
dall’'umore, desiderio di cibo freddo e soffice, abitudini alimentari irregolari, desiderio di
distendersi dopo il pasto, pelle del viso senza tono, espressione assente. Aspetti fisici:
problemi di stomaco o perdita di appetito causata da preoccupazioni, senso di freddo
all'addome, tensione alle spalle, problemi ovarici, troppi sbadigli, tensione e dolore alla
schiena, tendenza ad avere gambe grosse e pesanti, inflessibilita di muscoli e articolazioni
di polso e caviglia, tendenza alla congestione nasale, ginocchia fredde, assenza di grasso
nel corpo, stomaco debole, stomaco pesante, assenza di tono nei muscoli addominali.

Stomaco jitsu. Aspetti mentali. Tendenza a pensare troppo, nervoso per i dettagli, frustrato,
mancanza di affetto, gran mangiatore, sempre di fretta, superlavoratore. Aspetti fisici: lo
stomaco e gonfio perché il cibo si ferma, stomaco pesante, vomito, iperacidita gastrica,
assetato, spalle rigide, dolore e rigidita al plesso solare e al Cuore, cattiva circolazione nelle
gambe, pelle ruvida e secca, sbadigliare e ruttare, stagnazione nasale, punta del naso
rossa, tendenza all’'anemia, cattivo funzionamento degli organi femminili.

Brevi cenni di fisiologia

Le funzioni dello stomaco come organo sono: contenere la quantita di cibo che ingeriamo,
completare i primi stadi della digestione delle proteine, mescolare il cibo con gli acidi che secerne,
trasferire il cibo sottoforma di liquido all'intestino alla giusta velocita. E’ un ingrossamento a forma
di J del canale digerente, che si trova nella parte superiore sx delladdome. L’entrata dello stomaco
e collegata con I’ esofago tramite uno sfintere il cardias, mentre 'uscita & collegata al duodeno
tramite un altro sfintere il piloro. Pud contenere fino a oltre un litro di cibo. Le sue pareti sono
composte di diversi strati: la mucosa che € lo strato piu interno, la submucosa che la circonda e
contiene vasi sanguigni, linfatici e terminazioni nervose e infine lo strato piu esterno che la serosa.
Il tessuto connettivo collega la mucosa con lo strato muscolare esterno, che consiste in tre strati:
uno strato interni incrociato, uno centrale circolare e uno esterno longitudinale. Questi muscoli,
lavorando insieme, agitano il cibo. Il processo della digestione comincia con la vista, il pensiero,
l'odorato. Il gustare il cibo. Queste esperienze danno un segnale al corpo di prepararsi
chimicamente alla digestione. La masticazione scompone il cibo in particelle piu piccole,
facilitando il lavoro degli enzimi della digestione. La saliva contiene I'enzima ptialina che inizia il
primo stadio della digestione degli amidi. L secrezione gastrica avviene sotto il controllo nervoso e
ormonale e inizia prima ancora che il cibo entri in bocca. Il cibo entra nello stomaco e, benché
venga agitato e trattato dallo stomaco, cid che si mangia prima € tenuto separato da cio che si
mangia dopo all'interno dello stesso pasto. Il cibo, che & poi completamente mescolato dai succhi
gastrici, si chiama chimo e, per azione delle contrazioni peristaltiche ondose, viene spinto verso lo
sfintere pilorico. Le emozioni possono influenzare sensibilmente il processo digestivo. Possono
alterare i movimenti dei muscoli e le secrezioni ghiandolari. Il tempo che il cibo passa nello
stomaco puo variare da due a sei ore. Dipende dalla quantita e dal cibo ingerito e da come € stato
masticato. La frutta se mangiata da sola lascia lo stomaco dopo una o due ore, consumata con
altri cibi, causa indigestione e blocca il funzionamento dello stomaco. Cereali e verdure stanno

61



assai meno di proteina o grasso. Tutti i cibi vengono poi accolti dal intestino tenue. Per una buona
digestione € quindi consigliabile mangiare per primi i carboidrati, poi le proteine e infine i grassi.

Percorso del meridiano di Stomaco

La sua area di valutazione in hara si trova a sx tra Cuore e Triplice, da questa altezza, sia a sx
che a dx partono i due rami che vanno al torace salendo ad anfora, passa al centro del capezzolo,
raggiunge la fossa sopracavicolare a 2 cun di distanza da R 27. Sale al collo contro il bordo
mediale dello sternocleidomastoideo, a livello del pomo di adamo, passa sotto il mento per poi
risalire ai lati della bocca fino sotto I'occhio. Un altro ramo va dalla mandibola congiungendosi al
percorso di MP e scorre arrivando alla fossetta al di sotto del labbro inferiore. Dalla base del collo,
il meridiano si porta posteriormente a girocollo verso la settima vertebra cervicale, attraversa il
muscolo trapezio, si curva e segue il margine superiore della scapola in direzione del bordo
superiore dell’acromion. Arrivando alla spalla passa sopra la piega ascellare posteriore tra
Intestino Tenue e Triplice. Da qui prosegue sul braccio sul capo lungo del muscolo tricipite
brachiale, arriva al gomito sulla punta dell’olecrano e prosegue sul lato dorsale dell’'ulna. Continua
spostandosi sul dorso della mano tra il quarto e il quinto metacarpo fino all’anulare terminando a
lato ungueale dello stesso dito. Inferiormente, dall’area di valutazione, il meridiano scende ai lati
dell'ombelico, poi si sposta esternamente sulla piega inguinale, fino a essere in linea con la spina
iliaca antero-superiore. Prosegue sulla coscia seguendo il bordo esterno del muscolo retto
femorale anteriore fino al bordo laterale esterno della rotula. Prosegue sul bordo anterolaterale
della tibia, raggiunge la caviglia tra il tendine del muscolo estensore lungo dell'alluce e il tendine
del muscolo estensore lungo delle dita. Segue il bordo esterno delle ossa del secondo metatarso
per terminare al bordo ungueale del secondo dito.

Horario del Meridian
De Estomago

t

© Portela

62



Cuore e Intestino Tenue

Nel terzo stadio energetico, cio che 'ameba ha acquisito, (cibo.. emozione ...) lo assimila al suo
interno, lo integra e lo converte in materiale utilizzabile. La stessa cosa la fa l'individuo, il cibo
diventa sangue e carne, il desiderio realizzato diventa consapevolezza, diventa parte di noi.
L’elemento che caratterizza questa fase, per la M.T.C., e I'elemento Fuoco Assoluto.

Il Fuoco rappresenta la fase di massima espansione dell'energia. E’ energia attiva, libera e
dinamica, che manifesta calore, allegria, gioia, riso, capacita di socializzare e generosita. Il fuoco
scalda la dimora, cuoce il cibo, forgia i metalli. Queste caratteristiche del fuoco ci fanno capire che
ha la necessita di essere sempre alimentato per non esaurirsi.

Questo nutrimento viene dato da una corretta alimentazione, dalla presa di coscienza di sé e dalla
meditazione, in quanto il fuoco e simbolo di trasformazione e rinascita. Se manca questo
nutrimento, la sue qualita di gioia, allegria ... vengono a mancare , la sua energia tende a
spegnersi e a tramutarsi in agitazione, superficialita, depressione, pessimismo. A sua volta fissare
il fuoco & uno dei modi migliori per sintonizzare la mente consapevole con 'inconscio. Il calore e il
benessere provenienti dal fuoco favoriscono il rilassamento e la comunione, mentre la luce
tremolante e in continuo movimento induce uno stato mentale pacifico e creativo.

Questa fase € rappresentata da Cuore e Intestino Tenue. La funzione dei due meridiani &
assimilazione, conversione e integrazione nel nucleo centrale ed emotivo. Il Cuore € il centro che
dirige tutto il corpo, mentre I'Intestino Tenue sostiene la funzione del Cuore creando energia fisica.
In un certo senso, I'immagine delle fiamme rappresenta bene la funzione disseminante del Cuore,
mentre la base del combustibile & data dall'Intestino Tenue. Questo sistema puo essere visto bene
nella meditazione Zazen, dove il respiro (che alimenta le fiamme) e la mente sono dirette verso il
tanden. La coscienza spirituale, le fiamme, deriva dalla concentrazione nel tanden, la fonte di
energia.

Cuore (indicazioni di Masunaga)

I meridiani di Cuore e Intestino Tenue occupano una posizione centrale nel corpo e sono associati
alle funzioni di conversione e integrazione. Nei classici cinesi il Cuore € detto il re degli organi,
dove ha origine la coscienza. Il meridiano del Cuore lavora per integrare gli stimoli esterni ricevuti
dal corpo e per rendere efficace la risposta. Esso converte gli input dei cinque sensi in risposte
interne appropriate e pertanto controlla tutto il corpo come centro del ki.

Gli squilibri del meridiano del Cuore si collegano a tensione nervosa, affaticamento, shock, che
producono tensione a livello del plesso solare e provocano una preoccupazione eccessiva. Altre
manifestazioni sono : balbuzie, difficolta a inghiottire, schiarirsi continuamente la voce, palme delle
mani sudate , problemi al cuore.

Cuore kyo. La mente non e centrata e non riesce a comunicare bene con gli altri. Aspetti
mentali: esaurimento emotivo dopo una crisi, stress eccessivo, ansieta, tensione nervosa,
tendenza a essere supersensibile, tendenza alla paranoia, timidezza, balbuzie, cattiva
concentrazione, tendenza a essere deluso. Aspetti fisici: senso di costrizione al plesso
solare, schiena curva dovuta alla debolezza dei muscoli delladdome, tendenza alle
palpitazioni, tensione forte alla pareti addominali, lingua ricoperta da uno spesso strato,
mani rigide, palmi sudate, tendenza ad affaticarsi facilmente, angoli degli occhi arrossati.

63



Cuore jitsu: Aspetti mentali senso di irrequietezza e fastidio, tensione e rigidita cronica nel
petto, sempre affaticato, paura di avere il cancro alle tonsille, ridere sempre. Aspetti fisici:
senso di stiramento alla lingua, schiarirsi spesso la voce, protrusione nel plesso solare e
tensione nell'area del  cuore, corpo rigido, isterismo, sudorazione abbondante, palme
sudate, pelle delicata, dolore alle spalle, desiderio di bevande fredde, nervosismo cardiaco,
palpitazioni.

Per Masunaga il Cuore riceve nutrimento dall'Inestino Tenue e fa circolare il sangue da lui
prodotto, riceve gli stimoli esterni e reagisce di conseguenza convertendo i messaggi provenienti
dai cinque sensi in appropriate risposte interne e li integra nel nucleo centrale ed emotivo, visti
come centro energetico dell'intero corpo. Governa percio le emozioni, le doti naturali e I'organismo
nel suo complesso. Il cuore é considerato sede dell’anima, dell'intelligenza e della comprensione.
In esso avviene la trasformazione, ma anche 'unione tra la nostra parte materiale e quella
spirituale.

Brevi cenni di fisiologia

Il cuore funziona incessantemente per pompare il sangue in tutto il corpo; pompa continuamente
circa 300 litri di sangue all’'ora. Il cuore & costituito da due pompe distinte sistemate una accanto
all'altra, unite da una spessa parete di separazione, detta setto. Le pareti del cuore sono costituite
da uno spesso muscolo cardiaco e racchiudono quattro camere. Le due camere superiori, atrii,
ricevono il sangue di ritorno al cuore. Le due camere inferiori, i ventricoli, inviano il sangue al
sistema circolatorio. Le valvole del cuore fanno in modo che il sangue fluisca in una direzione
soltanto, si chiudono automaticamente se il sangue cerca di andare in direzione opposta al moto:
la valvola tricuspide € situata tra I'atrio dx e il ventricolo dx e la valvola mitrale fra I'atrio sx e |l
ventricolo sx. All'uscita dei ventricoli c'e la valvola aortica del cuore sx e la valvola polmonare
dell'atrio dx. Queste valvole fanno in modo che il sangue fluisca in una sola direzione, dalla vena
agli atrii e poi ai ventricoli e all'arteria, durante le contrazioni ed espansioni del cuore. Il cuore ha
un suo meccanismo interno che ha un battito suo, indipendente dalle connessioni nervose. Questo
meccanismo si chiama “pace-maker”, & un nodo di tessuti situati sulla parete dell’atrio dx, detto
anche nodo sino atriale, e la fonte di impulsi di attivita elettriche che si diffondono lungo le pareti
del cuore, stimola prima la contrazione degli atrii e poi quella dei ventricoli.

Percorso del meridiano di Cuore

Trae origine dalla sua area di valutazione di hara sotto al processo xifoideo e sale in due rami che
passano sotto il bordo dello sterno e arrivano fino al terzo spazio intercostale, i due rami
continuano sullo sterno fino al manubrio sternale dove si addentrano per riemergere verso il mento
seguendo la radice della lingua. All'altezza del terzo spazio intercostale i due rami si aprono a
fontana, seguendo I'arcata costale al di sopra della terza costa seguendo il muscolo gran pettorale
e raggiungono il centro del cavo ascellare su C1. Sul braccio il meridiano da C1 scorre nel solco
del muscolo bicipite fino all'epicondilo mediale su C3 e prosegue dritto sull’avambraccio fino al
polso sopra l'arteria cubitale, proseguendo sulla mano (lato palmare) fra il quarto e quinto
metacarpo per terminare all'angolo radiale dell’'unghia del mignolo. Nel percorso inferiore il
meridiano emerge sul lato posteriore delle coscia tra i meridiani di Fegato e Vescica Urinaria.
Scende lungo il bordo mediale della fascia posteriore della coscia, passa nel cavo popliteo
incrociando R10 e prosegue dritto sul polpaccio parallelo a VU. Sulla caviglia passa contro il bordo
mediale del tendine d’Achille per terminare sotto il piede, al centro del tallone.

64



65



Intestino Tenue (indicazioni di Masunaga)

All'lntestino Tenue viene riconosciuta la duplice relazione che intrattiene con il Cuore assimilando
informazioni che questo provvedera a integrare e costituendo un legame tra il Cuore e I'Hara.
Tenendo il Ki nella regione dell’Hara mantiene calma e compostezza. Questo deriva dalla sua
funzione energetica nel ciclo di vita del’ameba, cioé assimilare cio che lo Stomaco e la Milza
hanno scomposto.

Riceve il cibo nel corpo e lo converte in nutrienti per produrre sangue e tessuti. Le emozioni forti
hanno un effetto sul basso ventre. Rabbia, angoscia e shock possono provocare una raccolta di
sangue nel basso ventre che diviene cosi congestionato. Questa condizione porta a stagnazione
sanguigna che a sua volta provoca dolore alla schiena e freddo alle estremita. Per cui il meridiano
dell'intestino tenue & anche collegato alle funzioni delle ovaie e al mantenimento della regolarita
del ciclo.

Squilibri del meridiano di Intestino Tenue si manifestano con rabbia, shock, stagnazione di energia
nel collo e nelle spalle, avere spesso mal di schiena e crampi alle gambe, andare di corpo
irregolarmente a causa di problemi digestivi e di assimilazione, squilibrio del funzionamento delle
ovaie causando disordini mestruali, mal di testa.

Intestino Tenue kyo. Mancanza di fiducia nell'affermare se stessi, con tendenza alla
timidezza. Aspetti mentali: preoccuparsi troppo dei dettagli, molta pazienza, trattenere i
propri sentimenti, sopprimere i dispiaceri, ansieta e preoccupazione, essere introversi,
avere modi goffi, trauma psicologico. Aspetti fisici: debole funzionalita intestinale, che
provoca magrezza, tono muscolare flaccido, cattivo assorbimento dei nutrienti con
conseguente anemia e mancanza di energia. Inoltre viso caldo mentre le estremita inferiori
e la vita sono fredde, debolezza nella parte inferiore del corpo con gambe pesanti,
appendicite, facilita a essere intossicati dal cibo, rigidita e tensione alla base del collo
rigidita delle spalle con emicrania e mal di testa, fischio alle orecchie, dismenorrea e
problemi ginecologici.

Intestino Tenue jitsu. Aspetti mentali: irrequietezza, “io” superlativo, tendenza a mangiare in
fretta, occhi sempre in movimento, mal di testa. Aspetti fisici: il sangue si ferma nel basso
ventre a causa di uno shock, cattiva circolazione del sangue, dolori alle anche, vertigini,
rigidita delle vertebre cervicali, difficolta a voltarsi, occhi e orecchie gonfie, rigidita e freddo
all’hara, andare spesso a evacuare, cattiva digestione, cattiva circolazione nelle gambe
dovuta al mal funzionamento dell'arteria intestinale, mal di schiena dovuto alla curvatura
dell'area lombare, denti superiori dolenti, mancanza di secrezione salivare.

Brevi cenni di fisiologia

Strutturalmente l'intestino tenue collega lo stomaco all'intestino crasso. E’ un tubo lungo circa sei
metri e largo poco piu di due centimetri e si trova nel centro delladdome. E’ diviso in tre sezioni: il
duodeno, lungo circa trenta centimetri e collegato al piloro; il digiuno, lungo circa tre metri ; I'ileo,
lungo piu di tre metri e si collega con l'intestino crasso tramite la valvola ileocecale, situata nella
parte inferiore dx delladdome. Il cibo che raggiunge l'intestino tenue é gia stato trattato dalla
bocca, dai succhi gastrici e dagli enzimi dello stomaco, creando un fluido acidulo detto chimo.

Il chimo & ben mescolato dai succhi gastrici grazie all'attivita del rivestimento muscolare, che
svolge la funzione peristaltica. Sono necessarie da due a quattro ore perché il chimo attraversi
l'intestino tenue.

66



Percorso del meridiano di Intestino Tenue

Il meridiano tradizionale parte dal lato ulnare dell’'unghia del mignolo (opposto a Cuore ), segue |l
bordo esterno del quinto metacarpo sulla linea di congiunzione della pelle rossa con quella bianca,
raggiunge il polso e arriva fino all’'ulna e I'osso pisiforme. Segue l'ulna e passa tra Rene e Stomaco
fino all'epicondilo mediale. Prosegue al centro del tricipite e passa dietro alla piega ascellare
arrivando alla spalla appena sotto I'acromion, poi attraversa la scapola in diagonale con una forma
a zig zag, nel percorso di Masunaga i due punti che si trovano al di sopra della spina scapolare
formano una linea al di sopra della stessa. Il percorso poi sale verso il viso passando sul collo
diagonalmente, attraversando il muscolo sternocleidomastoideo raggiunge la regione dietro la
mascella risalendo al bordo inferiore dello zigomo, da qui il percorso di Masunaga si ramifica e una
parte segue il bordo dell’osso zigomatico quasi fin sotto I'occhio, I'altro ramo si piega lateralmente
per terminare davanti all'orecchio. Secondo Masunaga il meridiano € leggermente radiale al bordo
dell'ulna sull'avambraccio perché lungo il bordo dell’osso scorre il meridiano di Rene. Masunaga
prolungo il meridiano facendolo scendere per la schiena lungo il margine laterale del muscolo ileo
costale fino all'area diagnostica posteriore all’altezza delle prime due vertebre lombari, sfiorando la
punta della dodicesima costa fluttuante.Un Percorre ancora la parte piu alta della natica e poi
diventa interno e riemerge all'inguine e scorre dietro quello di Milza, scende lungo la faccia
anteriore mediale della coscia tra il muscolo adduttore lungo e il muscolo sartorio parallelamente a
Milza, raggiunge la parte piatta del ginocchio e continua a scorrere dietro la tibia (arretrato rispetto
al meridiano di Milza), arriva alla caviglia dove passa a circa meta tra il tendine d’Achille e il
malleolo mediale, per finire sotto il piede fra il bordo del tallone e I'arco plantare.

Horario del Meridiano
De Intestino Delgado

_ Detalles

4

=X
S
A=
[
=

© Portela

67



Vescica Urinaria e Rene

Questo e il quarto stadio energetico, dove si evidenzia I'elemento Acqua. Secondo Masunaga,
riferendosi allameba, ora che ha acquisito la consapevolezza che le permette di elaborare risposte
adeguate agli stimoli esterni, usa queste qualita per acquisire la spinta o “impeto” per andare oltre,
cioe per intraprendere nuove iniziative, per esplorare nuovi territori, per espandere il proprio
movimento in ogni direzione oppure per fuggire dai pericoli che la minacciano e avere la spinta per
la sopravvivenza. La spinta € avvertita dalla parte posteriore del corpo dove sono situati i due
meridiani che la caratterizzano, che sono Vescica Urinaria e Rene, che danno al corpo impeto e
movimento. Se una persona ha i due meridiani in stato di stress tende ad assumere una postura
con la parte superiore del corpo leggermente portata in avanti, come se fosse spinto da dietro.
Questo mette in evidenza appunto la caratteristica e la posizione dei meridiani. Il movimento e
inteso anche come senso dell’avventura, desiderio di scoprire e intraprendere cose nuove,
creativita e coraggio. Appartengono all’Acqua i momenti di riposo e rigenerazione e di recupero
energetico, come la notte e l'inverno. Anche la morte, il concepimento e la vita nel grembo materno
appartengono all’Acqua, sono i momenti in cui 'anima si prepara ad una nuova vita, programma
un nuovo ciclo vitale. Quando ¢ in disequilibrio perde le sue qualita e subentra cosi l'insicurezza,

la stanchezza, I iperattivita, la paura e la depressione. | meridiani di Rene e Vescica Urinaria
regolano la funzione delle ghiandole surrenali che a loro volta presiedono l'attivita degli organi
riproduttivi, il funzionamento del sistema nervoso autonomo, il quale favorisce la libera
circolazione dell'energia, danno inoltre energia vitale al corpo e purificano i liquidi circolanti.

Rene (indicazioni di Masunaga)

I meridiani di Rene e Vescica Urinaria agiscono da supervisori delle funzioni degli altri organi.
Assieme svolgono le funzioni di fornire energia vitale e di purificare i liquidi del corpo, eliminano le
impurita, purificano il sangue isolando ed eliminando le sostanze che risultano tossiche per
'organismo, controllano tutto i | corpo tramite la regolazione ormonale, anche in relazione agli
ormoni sessuali e allo stress, regolano I'acidita e producono I'urina. Le disfunzioni sono associate
con I'edema e il raffreddamento delle estremita, lo stato di paura o fobia, la tendenza all'ansia e a
lavorare troppo senza pero portare a termine cio che si é iniziato.

Reni kyo. Tendenza a esagerare nelle cose ad arrivare all’esaurimento totale. Aspetti
mentali: ansia e senso di vuoto, si spaventa facilmente per la minima cosa, irrequieto,
stress incessante che non si riesce a evitare, perdita di determinazione e di stimolo. Aspetti
fisici: colorito scuro senza brillantezza, pelle gonfia e flaccida, senso di freddo che si
propaga dal basso ventre alle anche e alle gambe, urinare frequente e in modo irregolare,
mancanza di sonno per un certo tempo, alito cattivo, troppa attivita sessuale, deficienze
ormonali, impotenza, ossa fragili, tendenza a inciampare e cadere, tensione della zona
della vita, tensione del retto.

Reni jitsu. Aspetti mentali. Troppo desiderio di successo, sempre di fretta, iperattivo,
irrequieto, si lamenta sempre, troppa attenzione ai dettagli. Aspetti fisici: colore nerastro in
faccia, vomito, sangue nella saliva, tendenza a sanguinare dal naso e a svenire, testa
pesante, gola inflammata, sete, fischio alle orecchie, rigidita di schiena, secrezione
ormonale anormale, urina con colore denso, amaro in bocca, tendenza all'infiammazione,
fatica per il troppo lavoro, mani e gambe gonfie.

Brevi cenni di anatomia

| reni sono organi doppi, a forma di fagiolo, lunghi circa 10 cm e larghi 5. Si trovano nella parte
posteriore delladdome, sui due lati della spina dorsale, meta sopra e meta sotto le costole inferiori.
68



La funzione principale dei reni € di purificare il sangue e scaricare i rifiuti tossici sotto forma di
urina. L'unita di filtraggio chimico dell'organo € detto nefrone . | reni ricevono circa il 25% del
sangue pompato fuori dal cuore ad ogni battito, tramite le arterie renali. Ogni giorno passano piu di
2000 litri di sangue attraverso i reni e vengono filtrati piu di 180 litri di fluido.

Percorso del meridiano di Rene

La sua area di valutazione € a forma di ferro di cavallo attorno alla zona della Milza. Dalla sua
area di valutazione addominale sale diritto sul torace sui bordi esterni dello sterno, dove passa C,
sono i diversi angoli di pressione che li differenziano, non la locazione in superficie e arriva fino al
bordo inferiore della clavicola su R27. Una parte del meridiano sale oltre la clavicola, va su lungo il
collo tra MC e ST, in posizione centrale rispetto al muscolo sternocleidomastoideo L’altra parte
prosegue sotto il bordo inferiore della clavicola andando verso la spalla. Prosegue interiormente
per riemergere sulla superficie posteriore del braccio, alla piega ascellare posteriore e segue |l
bordo mediale del muscolo tricipite tra C e IT. Quando arriva al gomito passa sul bordo laterale
dell’epicondilo mediale e continua a contatto con l'ulna fino alla parte laterale del polso e finisce a
meta dell’eminenza ipotenar. VU e R nelle braccia consentono il movimento a pompa durante la
corsa, esprimendo cosi ulteriore impeto. Sul dorso passa ai lati di VU, parallelo al muscolo
sacrospinale su entrambi i lati della colonna vertebrale.e dalla sua area di valutazione dorsale
segue il bordo del sacro fino alla terza vertebra sacrale, poi si allarga andando sul grande gluteo
e va verso la coscia. Sulla coscia cambia completamente la sua posizione rispetto al meridiano
tradizionale, passa tra il meridiano di IC e P fino al cavo popliteo dove devia il suo percorso
portandosi verso la parte mediale della gamba tornando al suo percorso tradizionale. Scende
seguendo la conformazione del polpaccio, scorrendo ancora sul bordo mediale della tibia.
Prosegue dietro il malleolo interno e va sotto la pianta del piede e termina sotto i metatarsi
all'altezza del secondo e terzo metatarso su R1.

© Portela

69



Vescica Urinaria (indicazioni di Masunaga)

Il meridiano di Vescica Urinaria € associato alla ghiandola pituitaria e quindi al sistema
neurovegetativo, lavorando in collegamento con l'intero sistema endocrino. Percio il meridiano di
VU controlla la funzione riproduttiva e l'utero, oltre agli organi di eliminazione. Squilibri del
meridiano di Vescica Urinaria sono associati a grande tensione nervosa, muscoli della schiena
rigidi e parte inferiore debole, mal di testa con senso di pulsazione alla nuca, aumento o
diminuzione della frequenza con cui si urina che si manifesta spesso con la cistite.

Vescica Urinaria kyo. L’intero corpo e fuori equilibrio e, benché ci si renda conto di dover
fare qualcosa, non si ha la forza di farlo. Aspetti mentali: fatica dopo un periodo di stress,
tendenza a spaventarsi facilmente, essere ansiosi e paurosi con sudore freddo, ansia,
instabilita mentale, lamentarsi di non star bene. Aspetti fisici: congestione nasale, testa
pesante, sudorazione abbondante, sciatica, capogiro. Ipersensibilita al freddo, disfunzioni di
utero e vescica, urinare in modo scarso con conseguente gonfiore del corpo.

Vescica Urinaria jitsu. Aspetti mentali: tensione costante, stress nervoso, sensibilita
accentuata. Aspetti fisici: rigidita di schiena dolori alle vertebre cervicali e toraciche, senso
di pesantezza alla testa, infammazione e dolore alla vescica o alla prostata, sangue alla
testa.

Brevi cenni di anatomia

La vescica € una sacca muscolare a forma di uovo, che si trova davanti alla cavita pelvica, dietro
all'osso pubico. Ha la funzione di contenere I'urina. L'urina gli arriva dai reni passando dagli ureteri.
L'urina poi, per fuoriuscire dal corpo passa attraverso l'uretra. La sacca della vescica ha delle
rughe come lo stomaco. Questo le permette un notevole allungamento, puo contenere fino 700-
800 cc di urina. Lo stimolo del desiderio di urinare compare quando il liquido raggiunge i 400cc e lo
sfintere interno rilassa il suo muscolo. Per poter far fuoriuscire I'urina perd deve rilassarsi anche lo
sfintere esterno, questo avviene sotto il nostro controllo.

Percorso del meridiano di Vescica Urinaria

Inizia con V1 che si trova all'interno dell’ occhio, tocca I'attaccatura del sopracciglio e va sulla
fronte e sulla testa fino all’'occipite, a lato tra la prima e la seconda vertebra cervicale, continua
lungo il collo e scende fino alla settima vertebra dorsale, poi una parte di meridiano continua a
scendere giu verso il sacro e una parte scende lungo il braccio. Dalla prima vertebra dorsale si
dirige verso la spalla passando sul bordo inferiore ella scapola. Poi si porta davanti a 4 cun dalla
piega ascellare e prosegue lungo il braccio percorrendo I'omero tra IC e P fino al gomito,
all’esterno della piega cubitale. Segue la sommita del bordo del radio fino al poso, arriva al primo
metacarpo e termina sull’eminenza tenar. Il lato che prosegue lungo la schiena passa fra i processi
spinosi e trasversi delle vertebre. Un secondo ramo dorsale passa a tre cun di distanza dal primo,
scende e raggiunge il meridiano di R. Masunaga, comungue considera solo il primo ramo. Sul
sacro, dal quarto forame sacrale prosegue lungo il bordo esterno del sacro fino al centro della
piega dei glutei, scende lungo la faccia posteriore della coscia tra C e P, prosegue fino al cavo
popliteo e poi ancora fino all’attaccatura dei due muscoli gemelli sul polpaccio, VU57. Va in
direzione e del malleolo esterno passando tra il malleolo e il tendine d’Achille, continua sul piede a
livello della congiunzione tra la pelle rosa e quella bianca, terminando all'angolo ungueale esterno
del quinto dito, con VUG7.

70



Horario del Meridiano
De Vejiga

i |
o
.II fl. :
]
.'l
I
J{"’V 1
\._ [
—
- - 1?
I
[}
e
i
Yoy
o
,f
i Rl
I L
IR
| |
]
© Portela

71



Ministro del Cuore e Triplice Riscaldatore

Nel quinto stadio energetico 'ameba & ormai conscia di non essere sola, crea cosi rapporti sociali
e relazionali e comprende perd anche la necessita di doversi proteggere dai pericoli, costruendosi
uno strato difensivo in cui fa entrare solo chi ritiene opportuno. | meridiani addetti a tutto questo
sono i meridiani di Ministro del Cuore e Triplice Riscaldatore e questa fase energetica € quella del
Fuoco Supplementare. La volonta dell’organo del Cuore € espressa al corpo da Ministro del Cuore
e le sostanze assorbite dall'Intestino Tenue sono trasportate ovunque dal Triplice Riscaldatore.

I meridiani di MC e TR eseguono la volonta del meridiano del Cuore trasportando le sostanze
raffinate a tutte le parti del corpo per nutrirlo e proteggerlo, svolgendo la loro funzione principale
che é: circolazione e protezione. Grazie a loro il corpo € integrato e in grado di difendersi. Questi
due meridiani, a differenza degli altri non sono collegati a degli organi specificatamente, ma a
delle funzioni.

Ministro del Cuore (indicazioni di Masunaga)

Masunaga lo considera come colui che si occupa della circolazione centrale che e costituita dal
cuore stesso, il pericardio, il sistema arterovenoso e le coronarie. Assiste il cuore nella sua
funzione di coordinamento centrale e diffonde la sua volonta al corpo intero. E collegato alla
circolazione sanguigna profonda dei grandi vasi.

Il Ministro del Cuore é collegato all’emotivita, all’affettivita, € lui che riceve per primo le emozioni e
fa da barriera al Cuore, passandogliele solo dopo averle attutite ed inoltre esegue i comandi del
Cuore.

Se ¢ in equilibrio manifesta allegria, gioia e piacere di una sessualita ben espressa, da libero sfogo
alle emozioni. In caso di squilibrio si ha difficolta al rilassamento, mente annebbiata, pressione
sanguigna alterata. Masunaga definisce questa situazione. “grande impazienza priva della
capacita di agire”.

Ministro del Cuore kyo. La funzione circolatoria diminuisce, si ha un carico eccessivo per il
cuore a causa della postura o per lavorare troppo a lungo nella stessa posizione. Aspetti
mentali: grande impazienza senza essere in grado di agire, sonno inquieto e troppi sogni,
ansia a causa di difficolta respiratorie, un grande shock che puo diventare causa di un
attacco di cuore. Aspetti fisici: tendenza ad avere la gola gonfia, senso di ostruzione al
petto, incapacita di fare sforzi fisici, dolore al torace, problemi di cuore, ulcere,pressione del
sangue anormale, estremita gonfie e fredde, tendenza alla tonsillite.

Ministro del Cuore jitsu. Aspetti mentali: irrequietezza da svegli, ipersensibilita,
concentrazione anormale, emozioni anormali, si eccita facilmente. Aspetti fisici:
malfunzionamento cardiaco, forti palpitazioni, pressione alta, mal di testa, colite dovuta a
diarrea, mal di testa, palmi delle mani molto calde, patina sulla lingua.

72



Percorso del Ministro del Cuore

Dall'area di valutazione di hara (il plesso solare) sale sulla linea centrale dello sterno fino al quarto
spazio intercostale, il punto mediano fra i capezzoli. Qui si divide in due: un ramo si allarga
formando un percorso a forma di calice che piega leggermente verso I'esterno, ritornando alla
linea mediana dopo le ultime coste per proseguire poi lungo la gola ai lati della laringe tra
Polmone e Rene, terminando sotto il mento. L'altro ramo si apre ad arco e percorre il bordo
superiore della quarta costola in direzione del capezzolo, ridiscende un po’ congiungendosi poi a
MC1. Risale verso l'ascella, e arriva alla spalla a 1 cun dalla piega ascellare anteriore. Scende nel
braccio in posizione centrale sulla sommita del bicipite tra Milza e Fegato, fino alla piega cubitale
sul lato ulnare del tendine bicipite brachiale. Continua in posizione centrale sull’avambraccio fino e
raggiungere MC7 al centro della piega del polso, prosegue al centro della mano su MC8, percorre
poi lo spazio tra il secondo e il terzo metacarpo e termina al centro della punta del dito medio sul
polpastrello. Nella parte inferiore un ulteriore ramo del meridiano emerge a livello della cresta
iliaca posteriore fra Intestino Tenue e Rene e seguendo il bordo del sacro a 1 cun di distanza si
porta ai bordi laterali della punta del coccige tra Rene e Vescica Urinaria. |l percorso sulle gambe
parte dall’area di valutazione addominale, emerge nella zona pelvica passando sulla linea di
pulsazione dell'arteria inguinale. Scende sulla faccia mediale della coscia tra Intestino Tenue e
Fegato fino alla piega del ginocchio. Scende percorrendo il bordo mediale della tibia a 1 %2 di
distanza. Scende fino alla caviglia passando dietro il malleolo interno e termina al centro della volta
plantare sotto R1.

Horario del Meridiano
De Pericardio

©: Portela

73



Triplice Riscaldatore (indicazioni di Masunaga)

Agisce sulle funzioni che convertono gli alimenti in energia calorica, controlla il sistema immunitario
e, attraverso lo scambio di calore con I'esterno controlla la temperatura del corpo, quindi € in
relazione con la pelle ed é legato alla capacita di comunicare e di adattarsi allambiente, alle
persone, al lavoro. Quindi, oltre alle sue funzioni di circolazione e protezione si pud aggiungere
anche la capacita di adattamento. Il Triplice Riscaldatore coinvolge la persona nella risposta
emotiva ai processi di scambio con 'ambiente permettendo le relazioni: apertura o chiusura, a
seconda delle necessita. Il Triplice Riscaldatore assiste I'organo accoppiato al Cuore, cioe
I'Intestino Tenue ed é responsabile del trasporto dei nutrimenti assorbiti dall'intestino tenue in ogni
angolo del corpo. Controlla la circolazione periferica e il flusso linfatico.

Triplice Riscaldatore kyo. Si é troppo protetti in casa e si va nel mondo impreparati.
Incapacita di adattamento. Si & troppo prudenti, tesi goffi. Si & stati superprotetti da bambini
o trascurati quando si aveva bisogno delllamore dei genitori. Aspetti mentali: essere troppo
ansiosi e avere troppi pesi mentali, eccesiva preoccupazione per aspetti insignificanti nei
rapporti con gli altri, sentirsi storditi. Aspetti fisici: debolezza del sistema linfatico, raffreddori
frequenti che durano a lungo, capogiro, senso di disagio quando cambia la temperatura e
'umidita, tensione sulle pareti addominali, collo e braccia che tendono ad addormentarsi.

Triplice Riscaldatore jitsu. Aspetti mentali: testa pesante, braccia tese, pugni chiusi,
reazione nervosa a variazioni di temperatura esterna, senso di pesantezza nel petto
(riscaldatore superiore), nello stomaco (riscaldatore medio), nel basso hara (riscaldatore
inferiore). Aspetti fisici: tensione inconscia nelle braccia, stagnazione nel cervello,
inflammazioni linfatiche, infiammazione della mucosa nasale, prurito, sensibile all’'umidita,
infammazione di bocca e utero, cattiva circolazione periferica.

Percorso di Triplice Riscaldatore

Sul braccio parte dal suo percorso tradizionale sul dorso della mano dall’anulare e prosegue fra il
terzo e il quarto spazio metacarpale fino al polso , continua sull’avambraccio fra il radio e l'ulna tra i
meridiani di Stomaco e Vescica Biliare. Al gomito passa fra I'epicondilo laterale e I'olecrano e sale
sul braccio fino a un punto appena sotto e dietro I' acromion. Ora il meridiano si divide in due. Una
parte sale verso il collo e I'altra parte scende verso il fianco. Quella che sale verso il collo supera la
scapola, oltrepassa la spalla risalendo la cavita tra il trapezio e lo sternocleidomastoideo fino al
processo mastoideo. Prosegue fino all'incavo sotto il lobo, segue il bordo dell’orecchio fino alla sua
attaccatura superiore e sale leggermente per terminare all’estremita laterale del sopraciglio.
L'estensione di Masunaga risale anche sul bordo anteriore dell’'orecchio e un ulteriore ramo dal
collo risale sull'occipite, tra Vescica Biliare e Vescica Urinaria, percorrendo poi con andamento
curvilineo il lato della testa, tra i due rami di Vescica Biliare. 1l ramo che prosegue lungo la schiena,
da dietro I'acromion scende linearmente lungo il fianco, verso la punta della dodicesima costola
fluttuante e raggiunge la spina iliaca antero-superiore. Da qui prosegue lungo I'esterno dell’anca e
della gamba, tra Stomaco e Vescica Biliare e scende diritto per tutta la gamba passando sul
muscolo laterale vasto fino al ginocchio, dove passa vicino alla rotula all'esterno e poi sul muscolo
tibiale anteriore nel canaletto tra tibia e fibula per raggiungere la caviglia davanti al malleolo
esterno, scende sul piede fra il terzo e quarto metatarso terminando sul bordo ungueale del terzo
dito.

74



De Triple Calentador

£

Horario del Meridiano ¥

LR
-

75



Vescica Biliare e Fegato

Rappresentano il sesto e ultimo stadio di manifestazione di energia. A questo punto, 'ameba,

dopo aver accumulato tutta una serie di esperienze, € in grado di esprimere le qualita acquisite e

puo manifestarle scegliendo il momento piu opportuno per se e per gli altri. Essendo l'ultima fase

puo sembrare che sia un termine,una fine, ma non & cosi per ogni termine c’€ una rigenerazione, &
un ciclo continuo.

L’energia Albero rappresenta l'unione tra Cielo e Terra e, quindi, la sua capacita di unire il
materiale allo spirituale e di raggiungere livelli di coscienza piu elevati. La sua energia si espande
verso l'alto, per i cinesi € come un sole che sorge dietro un albero. Assume quindi una direzione, si
muove con ordine e finalita ben precise. Contiene anche un energia verso il basso data dalle
radici. E’ un energia veloce, giovane, dinamica, ha qualita positive come la pazienza e la gioia di
vivere. Ha la capacita di darsi una meta, avere un sogno nella vita.

I meridiani di Fegato e Vescica Biliare che caratterizzano questo elemento evidenziano bene le
caratteristiche di questa energia esprimendosi nel loro percorso che mostra un movimento a zig
zag, su-giu. Al Fegato si associa la funzione di pianificazione, alla Cistifellea il processo
decisionale. Quando I'energia non e equilibrata compare irritabilita, impazienza, indecisione, ira,
confusione, disordine, disorganizzazione.

Fegato (indicazioni di Masunaga)

Masunaga definisce le funzioni di questi due meridiani come ‘limmagazzinamento e la
distribuzione dell’'energia vitale”. Il Fegato compie un importante lavoro di trasformazione e
accumulo e rilascio di sostanze nutritive e anche di disintossicazione del sangue, mantiene la
resistenza alle malattie. La funzione principale del Fegato é quella di mantenerci in piena
efficienza.

Squilibri del meridiano di Fegato si evidenziano in mancanza di vitalita, improvvisi scatti d'ira,
estrema sensibilitd emotiva, tendenza ad alzare la voce, febbri occasionali, perdita delle
prestazioni sessuali, dolori al sacro e al coccige, problemi alla prostata, mancanza di appetito,
nausea, mal di testa.

Fegato kyo. Perdita di resistenza, mancanza di energia per continuare pur essendo
motivati. Riduzione dell'attivitd di disintossicazione. Aspetti mentali: mancanza di
perseveranza e tendenza ad annoiarsi, irritabilita per il rumore, scatti d’ira. Aspetti fisici:
senso di durezza al tendine d’ Achille, colorito giallastro, articolazioni deboli, intossicazione
alimentare con nausea e vomito, febbre alta per cause ignote, impotenza, rigidita
muscolare.

Fegato jitsu. Aspetti mentali: voce alta, testardaggine, molto appetito, mostrare emozioni.
Aspetti fisici: cattiva digestione, stomaco gonfio, bere troppo, malfunzionamento del fegato,
fatica accumulata, mancanza di esercizio, dolore ai testicoli, infammazione agli organi
genitali femminili, consumo eccessivo di zucchero e alcool, flatulenza, tensione nella zona
dell’hara.

Brevi cenni di fisiologia

Il fegato € I'organo piu importante dal punto di vista biochimico. Si trova sotto il diaframma al lato
dx. Il sangue arriva al fegato tramite I'arteria epatica e la vena porta epatica. L’ arteria epatica
fornisce sangue appena ossigenato, circa il 20% di tutta la provvista di sangue del fegato. La vena

76



porta epatica fornisce il restante 80% da stomaco, milza, pancreas e intestino. Mentre il sangue
arterioso porta ossigeno alle cellule, la vena porta trasporta nutrienti, batteri e globuli rossi vecchi.
A sua volta, le cellule del fegato secernono nel sangue diverse sostanze che servono al corpo,
come glucosio, grassi, proteine e altre sostanze vitali. Fra le oltre cinquecento funzioni note del
fegato le piu significative sono: conversione dei carboidrati, elaborazione delle proteine, digestione
dei grassi, immagazzinamenti di varie sostanze, distribuzione dei veleni.

Percorso del meridiano di Fegato

Dalla sua area di valutazione in hara, che & opposta a Triplice Riscaldatore, sale sulla parte
anteriore laterale dell’arcata costale, scorrendo parallelo a Milza. Passa contro la piega laterale del
seno, a 3 cun, esterno dal capezzolo, sfiora la piega ascellare e attraversa la clavicola. Prosegue
sul collo tra Vescica Biliare e Intestino Tenue terminando dietro 'angolo mandibolare, sotto il lobo
dell'orecchio, una piccola diramazione scende poi sotto il mento e si collega a Stomaco. Dall’
estremita della piega ascellare anteriore si dirige sul braccio percorrendo il capo mediale del
muscolo bicipite brachiale, passa sull’estremita mediale della piega cubitale tra Ministro del Cuore
e Cuore. Percorre I'ulna e raggiunge il polso. Passa sulle ossa del quarto metacarpo e termina sul
polpastrello del dito anulare. Il percorso inferiore parte sempre dall’area di valutazione di hara, e
scende, attraversando i genitali, portandosi sulla faccia interna della coscia tra Ministro del Cuore e
Cuore. Raggiunge il ginocchio sull’estremita mediale della piega. Sulla gamba si dirige verso la
tibia sul bordo posteriore, tra Stomaco e Milza, raggiungendo la caviglia sul lato mediale,
prosegue poi lungo il bordo laterale del primo metatarso fino allangolo ungueale esterno
dell'alluce.

Horario del Meridiano
De Higado

© Portela

77



Vescica Biliare (indicazioni di Masunaga)

La Cistifellea controlla il processo decisionale, I'azione da intraprendere. E’ associata alla funzione
del sistema endocrino. Controlla la distribuzione dei nutrimenti nel corpo e la quantita di enzimi
della digestione, oltre agli ormoni della tiroide. Il suo meridiano percorre i lati del corpo, capita
quindi, osservando il ricevente, che si evidenzi una diversa qualita di energia tra il lato sx e il lato
dx , mettendo in evidenza la difficolta del ricevente di armonizzare emozioni e sentimenti. In questi
casi si € spesso portati a dover fare una scelta escludendo una delle due possibilita. Cio che viene
represso cerchera di emergere in modo fisico evidenziando proprio delle differenze fisiche e
energetiche tra un lato e I'altro del corpo. Lo si pud notare spesso, ad esempio, nelle anche.

Squilibri del meridiano di cistifellea si notano in stanchezza agli occhi, accumulo di muco negli
occhi, perdere il sonno per non saper prendere una decisione, vista incerta, dolori costali, bruciore
di stomaco, le articolazioni di gambe e braccia si irrigidiscono, iperacidita, tosse con
espettorazione.

Vescica Biliare kyo. Indecisione su dove mettere la propria energia in un azione, tendenza
all'insicurezza su dove dirigersi. Perdita di energia e vigore dopo una grande delusione.
Aspetti mentali: affaticamento dopo uno stress emotivo o per dover controllare molti
dettagli, tendenza ad essere nervoso, perdita di volonta e motivazione a causa della fatica.
Aspetti fisici: mal di testa dovuto agli occhi, sintomi di fatica agli occhi, vista che si deteriora,
cattiva digestione dei grassi, diarrea, tendenza all’anemia, rigidita e dolori alle articolazioni.

Vescica Biliare jitsu. Aspetti mentali: eccessivo senso di responsabilita, irascibilita
impazienza, occhi stanchi, troppa concentrazione, . Aspetti fisici: mancanza di sonno e
stanchezza agli occhi, stomaco gonfio, sapore amaro in bocca, occhi lucidi con colorito
giallognolo, rigiditd muscolare, stitichezza, prurito, elevato consumo di dolci.

Brevi cenni di fisiologia

La cistifellea ha una struttura a pera e si trova nella parte inferiore del lobo dx del fegato. Ha un
colore verde ed e I'organo piu piccolo del corpo, lungo 8-10 cm. La sua funzione & quella di
concentrare la bile che é prodotta dal fegato. La bile € necessaria per scomporre i grassi e gli olii
nell'intestino tenue. E’ spessa, amara e alcalina. Consiste all'80% di acqua con sali biliari, acidi
biliari, colesterolo e i pigmenti bilirubina e biliverdina oltre a tossine e prodotti di scarto filtrati dal
sangue attraverso il fegato.

Percorso di vescica biliare

Trae origine dallangolo esterno dell'occhio, scende anteriormente al trago, sotto Triplice
Riscaldatore, passa sotto il lobo dell’orecchio e raggiunge la faccia posteriore del collo al di sotto
della base occipitale. Dalla fossetta sopraciliare dell'osso frontale si aprono due rami, che
scorrendo paralleli ai lati della testa vanno a congiungersi all'altro ramo sotto la base dell’'occipite.
Continua a scorrere lungo il collo tra Triplice Riscaldatore e Fegato e sulla linea della spalla sul
punto mediano. Da qui scende costeggiando il ramo mediale della scapola e, prima della punta
della scapola gira e si porta sotto la piega ascellare. Da qui, un ramo, facendo un arco, risale verso
l'articolazione della spalla facendo una curva e si porta verso il braccio passando tra Triplice
Riscaldatore e Intestino Crasso scendendo fino all’epicondilo laterale dell’omero sul gomito.
Sull'avambraccio prosegue fra il radio e l'ulna fino ad arrivare al polso. Prosegue sul dorso della
mano tra il secondo e il terzo metacarpo per terminare all'angolo ungueale del dito medio. L’altro
ramo scende dal bordo della quinta costa sul fianco fino alla punta dell’'undicesima costola

78



fluttuante, continua sul bordo della cresta iliaca poi si porta sulla parte interna del gluteo, da qui
scende in linea diritta nella gamba, seguendo, sulla coscia il muscolo tensore della fascia lata fino
al ginocchio, tra TR e IC. Al ginocchio passa nella depressione anteriore e inferiore, all’estremita
prossimale della fibula. Scende dritto fino alla caviglia passando davanti e contro al malleolo
esterno. Percorre il piede nello spazio fra il quarto e il quinto metatarso e termina sul quarto dito,

al bordo ungueale esterno.

Horario del Meridiand”
De Vesicula Biliar

e

Brofes)

79



LA MACROBIOTICA

LE ORIGINI DELLA MACROBIOTICA

Il termine “macrobiotica” appare per la prima volta negli scritti di Ippocrate, il padre della medicina
occidentale. Egli introduce questo termine per designare persone longeve e in buona salute.

La parola greca macro significa “grande “, bios significa “vita”.

Erodoto, Aristotele, Galeno e altri classici usano questo termine per indicare uno stile di vita che
prevede un dieta semplice ed equilibrata in grado di garantire buona salute e longevita.

Alla fine del diciottesimo secolo, il filosofo e medico tedesco C.W.Hufeland rispolvero il termine
scrivendo un libro sulla dieta e sulla salute.

Circa un secolo piu tardi il termine “macrobiotica” venne rivisitato, questa volta in Giappone. Due
insegnanti Sagen Ishitsuka e Yukikazu Sakurazawa (cresciuti come giapponesi occidentalizzati),
durante una ricerca per la loro salute, si interessarono al tradizionale modo di mangiare dell’antico
Giappone, rimasto immutato solo nei monasteri buddisti Zen.

Per molti anni si dedicarono allo studio dell'integrazione della medicina tradizionale e della filosofia
orientale con gli insegnamenti giudaico-cristiani e con le prospettive olistiche della scienza
moderna e della medicina.

Sakurazawa giunse a Parigi negli anni venti e piu tardi assunse il nome di George Ohsawa;
dovette trovare il modo di insegnare I'antica saggezza attraverso parole, frasi e nuovi termini piu
facilmente comprensibili a tutti e dunque applico ai suoi insegnamenti [I'appellativo di
“macrobiotica”.

Ohsawa dedico tutto se stesso allo studio dell'applicazione dei principi macrobiotici alla vita
moderna,; visitando piu di trenta paesi in cui tenne piu di settemila conferenze e pubblicando
svariati libri, divulgo in tutto il mondo lo stile di vita macrobiotico.

Michio Kushi, giovane laureando all’Universita di Tokio, si avvicino all’'opera di Ohsawa per un suo
interesse per la pace mondiale attraverso un governo federale mondiale. E’ stato uno dei sui allievi
in Giappone, il primo che nel dopoguerra (1949) ando negli Stati Uniti, e mentre completava i suoi
studi di diritto internazionale, incomincio a insegnare I'approccio macrobiotico all’alimentazione e
alla salute, facendone in seguito il lavoro di tutta la sua vita.

Ohsawa proponeva che soltanto con la ricostruzione biologica dell’'umanita su base individuale,
attraverso un mezzo fondamentale quale I'alimentazione e la vita di ogni giorno, si poteva giungere
alla pace mondiale. | suoi studi sulle condizioni umane portarono Ohsawa a questa intuizione.
Ispirato da questa visione della vita, Michio Kushi ha insegnato, scritto e tenuto conferenze in tutto
il mondo, al fine di promuovere la comprensione e I'applicazione pratica di questo sistema
tradizionale di vita fondato sull'armonia con I’Ordine dell’Universo e avente come scopo la pace
mondiale.

80



LA FILOSOFIA MACROBIOTICA

Comunemente si pensa che la Macrobiotica sia solo un modo di mangiare fra tanti, ma € un errore;
questa opinione esprime in realta solo una personale applicazione, piuttosto limitativa.

In verita la Macrobiotica & uno stile di vita, una filosofia, un modo nuovo di vedere se stessi e gli
altri.

La Macrobiotica € un modo di mangiare e di vivere che é stato praticato per migliaia di anni da
molte persone in tutto il mondo. Essa nasce da un rapporto intuitivo con I'ordine della natura.

La moderna filosofia macrobiotica offre un modo di vivere che tende a colmare il divario crescente
fra gli esseri umani e il mondo della natura, dell’'universo.

Michio Kushi scrive: “I guai del mondo derivano tutti dalla nostra ignoranza dell’Ordine
dell’'Universo, che equivale allignoranza di noi stessi. Noi conduciamo un tenore di vita malsano, ci
alimentiamo in modo improprio, abbiamo un atteggiamento mentale sbagliato e ci comportiamo in
modo scorretto coi nostri simili perché non conosciamo noi stessi. La vita & di per sé un universo
infinito, e il nostro stile di vita deve essere semplice e pratico, conforme all’Ordine dell’'Universo
infinito. I modo piu semplice per aderire a quest’ Ordine € rappresentato dalla cura della salute
fisica e dalla conquista della pace interiore.”

George Ohsawa dichiara che “La felicita e lo scopo di ciascuno di noi in questo mondo. La
filosofia orientale insegna il mezzo di giungere a questa felicita su tutti i piani: individuale, familiare,
sociale. Non cerca tanto di spiegare la struttura dell’'universo, quanto di indicare come possiamo
realizzare la felicitd. La comprensione intellettuale di queste filosofie &€ superflua se non si giunge
a vivere un giorno di felicita di tanto in tanto, e sempre piu sovente. La filosofia orientale & pratica,
e una disciplina che ognuno pu0 seguire con piacere quando e dove si trova. Essa ridona la salute
ed anche I'armonia tra il corpo, lo spirito e I'anima, condizione indispensabile per una vita felice”.
George Ohsawa non ha preteso di inventare o scoprire nulla; nelle sue opere verifica I'efficacia
dei millenari principi della filosofia orientale come criteri validi ancora oggi per scoprire, in tutti i
fenomeni della realta, la manifestazione dell’'universo. Le sue idee e i suoi principi si basano
sull'unita dello spirito e del corpo.

Egli presenta “La Filosofia dell’Estremo Oriente” sotto forma di una guida nella quale interpreta la
filosofia orientale vecchia di 5000 anni.

La sua nuova interpretazione si basa sulla “Medicina dell’Estremo Oriente” che é I'applicazione
alla vita corrente della filosofia preistorica. Quest'ultima & alla base, non solamente della medicina,
ma delle 5 grandi religioni dell’'umanita.

La sua necessita di questa “nuova” interpretazione nasce dal fatto che oggi I'Oriente e
completamente conquistato dall'importanza della civilta, della filosofia e della scienza Occidentale.
Si e dimenticata la base della filosofia preistorica quella che gli antichi maestri di Cina, India e
Giappone vollero insegnare: il Principio Unico, attraverso tutte le forme di educazione, sia pratiche
che teoriche. La medicina Orientale odierna ha tralasciato la teoria del Principio Unico, essendo
guesto "invisibile”, dimenticando che “ La teoria senza la pratica non vale nulla. La pratica senza
la teoria € pericolosa”.

La base di questa filosofia € molto semplice: Yin, Yang cioé ambivalenza di ogni cosa, di ogni
situazione o detto in altro modo, ogni cosa ha due poli e contiene il suo contrario e il suo opposto.
E’ possibile applicare questo principio a tutti gli istanti della vita giornaliera, poiché é alla base della
nostra esistenza. Sitrova nella natura delle cose e pud servire come norma universale.

La Macrobiotica percio e I'applicazione giornaliera dei principi filosofici Orientali, € la messa in atto
d’una concezione dialettica dell’'Universo, vecchia di 5000 anni e che indica la strada della felicita
verso la salute.

81



YIN E YANG

I Monismo Dualistico

Lo Yin e lo Yang sono due termini o due simboli energetici che hanno origine nell’antico pensiero
naturalistico Cinese di circa 5000 anni or sono e nel Taoismo.

Nel “Nei-Ching” Canone di Medicina Interna dell’Imperatore Giallo si parla del potere dualista che
sorse dallo stadio primario, e ritenuto responsabile di ogni mutamento. | due componenti del
potere dualista vennero designati con il nome di Yin e Yang.

“L’Uno si spacco in due e il due genero tutti i fenomeni e tutti gli esseri”: cosi si esprime il Monismo
Dualistico (tratto dal Dao De Jing).

Yin e Yang vengono utilizzati nel Monismo Dualistico in modo concreto per dare una spiegazione
logica ai fenomeni della natura e a quelli piu nascosti del’animo umano.

Questo modo mistico, filosofico ed empirico nello stesso tempo € stato lo strumento di
interpretazione di tutti i fenomeni naturali di cui si e servito I'antico pensiero Giapponese Shinto.

Il principio del Monismo Dualistico & fondato sull'intuizione comune a tutti gli uomini che le cose, i
fenomeni e gli esseri sono in una condizione di scambio dinamico e che la vita & un processo.

Alla base di questa filosofia sta lo sforzo del pensiero umano di concepire, sviluppare e spiegare il
mondo degli organi di senso, il mondo piu sottile, piu profondo ed inafferrabile della mente, dell'lo,
del vuoto, dell'assoluto, dell'intelligenza cosmica attraverso un metodo semplice, intuitivo ed
universale.

Piante, uomini e idee fioriscono e inaridiscono nella loro stagione, i giorni si mutano in notte, la
notte ritorna al giorno; le stagioni fanno il loro corso. Il tempo, cioe il conto di questo mutare, non si
arresta per nessuno. Il corso di questo mutare, tuttavia non e erratico. Ci troviamo a vivere in un
mondo di estremi. Dal mezzogiorno alla mezzanotte, dal caldo dell’'estate al freddo dell'inverno,
dalla gioia alla tristezza, ogni movimento si svolge lungo un continuo da un estremo al suo
opposto. Deduciamo da cio che l'universo e costruito secondo un piano di polarita: inizio e fine,
maschio e femmina, espansione e contrazione, ascensione e discesa, vita e morte. Il processo
non é che un movimento fra questi poli dell'universo.

Quantunque, a prima vista, i poli della natura si presentino come opposti e reciprocamente
antagonisti, ad uno sguardo piu attento ci accorgiamo che essi sono complementari; 'uno non puo
esserci senza l'altro. Senza femmina non potrebbe esserci maschio e viceversa, se 'uomo non
conoscesse la tristezza non conoscerebbe mai la gioia; senza una conoscenza della malattia non
potrebbe sapere cosa sia la salute.

Il principio del Monismo dualistico classifica tutti i fenomeni, cose ed esseri dell'universo nelle due
categorie polari di Yin e Yang. Questo non implica, tuttavia, che in ogni processo o entita non
possano coesistere le caratteristiche di entrambe. Tutte le cose, fenomeni ed esseri sono
aggregati delle due tendenze, combinate in varie proporzioni.

Classificazione metafisica e fisica dello Yin e dello Yang

Il principio di Polarizzazione, di Monismo Dualistico o di Principio Unico & definitivo, ma puo essere
interpretato sul piano metafisico o fisico.

La classificazione metafisica & nata in Cina ed e quella utilizzata nella Medicina Tradizionale
Cinese, mentre la classificazione fisica ha avuto origine in Giappone ed é quella utilizzata in
Macrobiotica.

Si puo utilizzare anche un ulteriore terminologia riferita alle nozioni di relativita: “Classificazione
Yang” o Energetica per quella Metafisica, e “Classificazione Yin” o Materiale per quella Fisica.
La classificazione Metafisica ci insegna che I'energia situata alla periferia e attiva (criteri yang) si
condensa in materia inerte e centrale (carattere Yin).

La classificazione Fisica procede in senso inverso: “la materia &€ dal punto di vista fisico una
concentrazione di Energia Yang, essa dunque € Yang, un vero concentrato di Yang, malgrado la
sua apparenza di inerzia. Ogni processo di concentrazione di energia, indicato sotto il termine
della forza centripeta viene considerato Yang. All'inverso tutto cio che & immateriale, ogni
processo di dematerializzazione, di perdita di coesione fisica, indicato sotto il termine generale di
forza centrifuga, € una dispersione di Yang, di energia, in altre parole un processo Yin”.

82



Yang centripeto, Yin centrifugo; Yang sara il centro, Yin la periferia.

Ohsawa nei sui scritti dichiara che in tempi remoti, il “Principio Unico” era una dialettica fisica e che
piu tardi alcuni commentatori e interpreti metafisici cinesi ne resero piu complessa la spiegazione :
“Il Cielo veniva considerato come il massimo simbolo Yin e la Terra come il massimo simbolo
Yang. Il Cielo, essendo lo spazio infinito, I'espansione illimitata, era considerato come il piu grande
esempio di Yin, la forza centrifuga; la terra il contrario Yang. Ma piu tardi, i metafisici assegnarono
al Cielo (il vuoto) il ruolo di generatore di tutti i fenomeni e di tutti gli esseri di questo mondo,
considerandolo la forza maggiore o la divinita superiore e lo classificarono nella categoria Yang.
Dal punto di vista delle attivita il cielo puo essere definito Yang, il produttore massimo; ma dal
punto di vista fisico, il cielo 'espansione infinita, puo essere definito Yin, la massima passivita.

Ma noi viviamo in un epoca scientifica e fisica, converra quindi adottare una classificazione fisica e
moderna e unificare la terminologia per tradurre il Principio Unico che deve essere introdotto non
solo in tutte le scienze naturali, oltre la medicina, ma anche in tutte le scienze umanistiche,
concorrendo alla formazione delle idee fondamentali del’'umanita”.

In ultima analisi, da un punto di vista metafisico il Cielo, considerato il principio creativo, € yang, la
Terra, considerata il principio ricettivo, e yin; viceversa dal punto di vista fisico il Cielo, corrisponde
al cielo che sta sopra di noi, un estensione Yin infinita , mentre Yang e la materia che compone la
Terra.

Forza del Cielo

F.C. (Forza del cielo)

Rappresentazione dello Yin e dello Yang dal punto di vista fisico
(da Zen shiatsu e terapie orientali — David Sergel)

83



La ruota Tai Ch'i o del Taoc o Tai}i Tu il simbolo in cui ritroviamo tutte le leggi dello Yin e
dello Yang , definisce con il suo simbolismo le nozioni differenti e complementari per quanto
riguarda il loro ruolo nella dialettica naturale, senza far intervenire pertanto delle nozioni dualistiche
di superiorita oppure di inferiorita su qualunque piano si tratti, metafisico o fisico.

Alto

ANG
Y ESTERIORE

O
<
S
Ui
R
& >
(=] w
.} (-]
< «
o (-]
] &
< =
- =
2 ESTERIORE=YI o
[ ~
% YANG $
2 ?
3 o
%, >

Embrione

Basso

Ruota del Tao
Le definizioni di Yin e Yang in questo simbolo vengono rappresentate
sia secondo la teoria metafisica che quella fisica
(da Medicina Energetica — Albert Gourion)



Il Principio Unico e L’Ordine dell’Universo

Il piu antico trattato del Principio Unico, € li Yi Jing (I Ching), chiamato anche “il libro degli
Imperatori” e tratta i modi di imparare il principio della vita o gli “studi supremi”. L’ “Yi” sta per
“Mutamento” (quello che G.Ohsawa intende per “Principio Unico”) e “Jing” per “Libro Canonico”.

Il carattere ideografico cinese della parola “Zen” (Chang in cinese) si compone di due parti distinte
che rappresentano 'Uomo e il Principio Unico.

Gli studi sul Principio Unico della scienza e della filosofia dell’Estremo Oriente, la costituzione-
concezione dell’'Universo, si chiamano “Do” in Giapponese, “Dao” in Cina, “Yoga” in India. Questi
tre termini significano “la Grande Strada” (I'infinito, I'eternita, I'assoluto).

Il procedere su questa strada si chiama “gyo” in Cina e Giappone, “yogi” in India.

Il “gyo”, o studio pratico del Principio Unico” € un progredire perpetuo, instancabile e forzato per la
realizzazione di “Se” (lo Zen).

La macrobiotica secondo Ohsawa € I'arte del vivere secondo il Principio Unico, o se si preferisce
secondo I'Ordine dell’Universo.

Negli scritti di Ohsawa leggiamo che per far si che una scienza sia pratica, utile e fertile, &
indispensabile procedere ad una classificazione pratica, fondamentale e universale.

Il Principio Unico (la costituzione —concezione della vita e dell’ universo dell’Estremo Oriente) € in
realta solo un metodo di classificazione dialettico pratico e universale, accessibile a tutti,
comprensivo di ogni forma di esistenza in questo universo e dell’'universo stesso. E’ un monismo
assoluto, anche se in un primo esame puo sembrare dualistico.

La doppia polarizzazione (yin — yang) del principio consente una classificazione in due categorie
antagoniste, applicabile nell’'ambito di qualsiasi scienza, tecnica, azione o filosofia.

[l Principio Unico &, da una parte, un metodo analitico, ma ,dall’altra parte, & anche una
classificazione fatta per unire. Lo si puo quindi definire il Principio della Grande Unificazione.

Il Principio Unico sistema ogni cosa in due categorie antagoniste: Yin e Yang, stando
allinsegnamento dei savi cinesi. Si tratta in realta di due complementari indispensabili I'uno
allaltro, due fattori fondamentali opposti che creano, animano, distruggono e riproducono
nuovamente tutto quanto esiste nell’'Universo.

Yin e Yang sono sempre relativi, nulla & assolutamente Yin o assolutamente Yang, in questo modo
“ A” puo essere Yin rispetto a “B”, ma “A” puo essere Yang rispetto a “C”. Quindi Yin e Yang
esistono in una gamma infinitamente variata.

In altri termini tutti i fenomeni e tutte le caratteristiche delle cose sono influenzati da queste due
forze fondamentali: la forza centripeta Yang e la forza centrifuga Yin.

Il Principio Unico e tradotto da Ohsawa in SETTE LEGGI FONDAMENTALI:

1) Principio della non permanenza
Tutto cid che ha inizio ha fine: tutto si trasforma nel suo contrario

2) Principio del diritto e del rovescio
Ogni diritto ha un rovescio, ogni medaglia ha un retro

3) Principio della non identita
Nell'universo non ci sono due cose, due esseri, due fenomeni identici

4) Principio della bilancia
Pit grande ¢ il diritto piu grande € il rovescio

5) Principio della polarita
Tutto cambia ed ogni cambiamento & l'interprete di due forze antagoniste Yin (forza
centrifuga) e Yang (forza centripeta), la stabilita € un equilibrio.

6) Principio della complementarieta
Tutti gli antagonisti sono complementari; Yin e Yang sono complementari

7) Principio dell’Unita
Yin e Yang sono le due braccia dellUno, dell'Infinito, del Costante, dell'lllimitato,
dell’Onnipotente.

85



Ohsawa inoltre elaboro 12 TEOREMI, che completano questi 7 principi , e che definiscono il
funzionamento del mondo della relativita in perenne cambiamento sotto un apparente stabilita:
1) Yin e Yang sono prodotti continuamente dall’'Infinito
2) Yin e Yang sono i due poli prodotti dall'Infinito in espansione
3) Yin é centrifugo, Yang e centripeto. Insieme Yin e Yang producono I'energia e tutti i
fenomeni (concetto opposto alla Medicina Tradizionale Cinese)
4) Yin attira Yang, Yang attira Yin
5) Yin e Yang combinati in proporzioni variabili, producono tutti i fenomeni e tutti gli esseri
dell’'Universo
6) Tutto si trasforma: nel mondo fenomenico la permanenza e I'immobilita assoluta non
esistono
7) Niente é totalmente Yin o totalmente Yang: ogni fenomeno, ogni cosa e ogni essere
comprendono la polarita a tutti i livelli della loro struttura
8) Niente & assolutamente neutro. In ogni occasione o prevale lo Yin o prevale lo Yang
9) Laforza di attrazione e proporzionale alla differenza di polarita Yin-Yang degli elementi che
si attraggono
10) Yin respinge Yin, Yang respinge Yang, la forza di repulsione € inversamente proporzionale
alla differenza di polarita Yin — Yang degli elementi che si respingono
11) Col tempo, nello spazio, Yin produce Yang, Yang produce Yin
12) Ogni corpo fisico € Yang al centro e Yin in periferia (concetto opposto alla Medicina
Tradizionale Cinese)
Yin e Yang sono quindi due frammenti di un movimento unico.
Essi grazie alla loro relativita, al loro antagonismo e alla loro complementarieta, si prestano quali
strumenti di analisi e di sintesi di tutti i fenomeni, di tutti gli esseri e di tutte le cose.

Caratteristiche Yin-Yang
Secondo il Principio Unico tutti i fenomeni possono essere classificati in una delle due categorie.

La forza centripeta Yang produce:
- calore (quindi attivita dei componenti molecolari)
- costrizione, pesantezza ( quindi tendenza a calare)
- forme pianeggianti, basse, orizzontali
invece la forza centrifuga Yin:
- freddo (riduzione del movimento dei componenti)
- dilatazione, espansione (quindi tendenza a salire)
- leggerezza (movimento ascensionale in un dato ambiente)
- forme ingrandite, alte, nel senso verticale.

Le qualita dello yin e dello yang sono applicabili a tutti i fenomeni che si manifestano e a tutto cio
che appare nel creato.

Allo yin appartiene quindi tutto cio che & espanso, dilatato,freddo, alto, verticale, ascendente,
ingrandito, centrifugo, disperso, leggero, rarefatto, di poca attivita, intellettuale, spirituale,
periferico, superficiale, molle, lungo, acquoso, umido, poco denso, femminile, vegetale, etc.

Allo yang, viceversa, appartiene tutto cio che e contratto, concentrato, caldo, basso, orizzontale,
discendente, piccolo, centripeto, pesante, condensato, attivo, materiale, fisico, centrale, interno,
duro, corto, secco, denso, maschile, animale, etc.

La classificazione di Yin e Yang non € assoluta, ma dipende da un punto di riferimento, che e
guello che in quel momento valutiamo, in cui prevale una delle due tendenze

86



Attributo YIN (V) YANG (A)
Forza centrifuga Forza centripeta
Tendenza Espansione Contrazione
Funzione Diffusione Composizione
Dispersione Assimilazione
Separazione Associazione
Scomposizione Organizzazione
Movimento lento rapido
Vibrazione Onde corte e frequenza alta Onde lunghe e frequenza bassa
Direzione ascendente e verticale discendente e orizzontale
Posizione estroversa e periferica introversa e centrale
Peso modesto notevole
Temperatura bassa alta
Luce bassa forte
Umidita notevole scarsa
Densita scarsa notevole
Dimensioni notevoli modeste
Struttura labile e tendente all’espansione stabile e compatta
Forma lunga corta ‘
Consistenza modesta notevole
Particella preatomica Elettrone Protone
Elementi N, O,K, P, Ca, ecc. H, C, Na, As, Mg, ecc.
Ambiente Vibrazione... Aria... Acqua..  Terra
Clima tropicale freddo
Caratteristiche biologiche vegetali animali
Sesso femminile maschile
Struttura cava, espansiva compatta, concentrata
Nervi periferici; simpatico centrali; parasimpatico
Atteggiamento pacifico, difensivo, negativo aggressivo, attivo, offensivo, positivo
Lavoro psichico e mentale fisico e sociale
Coscienza universale specifica

Funzione mentale

Cultura

proiettata nel futuro
ad impronta spirituale

radicata al passato
ad impronta materiale

Dimensione

Spazio

Tempo

(*) Per praticitd usiamo il simbolo V per lo Yin e il simbolo A per lo Yang.

Esempi di Yin e Yang

-

(da Guardarsi dentro — Michio Kushi)

87



LA CREAZIONE DELL'UNIVERSO

Il Koijki (la somma delle antiche scritture Giapponesi) che é considerata la letteratura base della
filosofia Shinto, da una spiegazione della formazione della nostra galassia non molto diversa
dalle spiegazioni date dalle moderne teorie scientifiche. Infatti secondo il Koijki, la hostra galassia
spiraliforme, € il frutto di una contrazione Yang avvenuta all'interno del grande Yin.

Il pensiero Shinto, con molto anticipo, ha espresso nei termini pit semplici e con grande capacita
di sintesi le piu moderne concezioni scientifiche.

Esiste comunque un’enorme differenza tra il metodo Shinto e il nostro. Il primo si basa
sull'osservazione, sulla contemplazione, sull'intuizione e sulla sintesi dei fenomeni visti nel loro
insieme e ne ricerca sempre il legame con I'Universo, con il Tutto. Il nostro metodo, positivista e
scientifico , separa a priori, gli effetti dalle cause, analizzando ora I'uno ora I'altro, rischiando il piu
delle volte di perdere la visione d’'insieme del fenomeno.

Procedendo nello studio del pensiero di Ohsawa si scopre che le due forze antagoniste Yin-Yang,
che creano e animano tutto I'universo, descrivono nel loro movimento innumerevoli spirali alcune
centripete altre centrifughe, alcune visibili altre invisibili, “tutto I'Universo € una spirale”.

Queste spirali sono logaritmiche, ovvero la distanza da un punto a quello corrispondente sullo
stesso asse di simmetria, aumenta secondo una proporzione ben definita.

Esse fanno parte del mondo visibile: le conchiglie delle lumache, gli ornamenti della ruota del
pavone, il modulo di crescita di una spiga di grano e di riso interno allo stelo, i polpastrelli delle
dita, il movimento dei cicloni, la doppia spirale del DNA (componente genetico fondamentale di
ogni cellula), etc.; dell’'evoluzione del tempo: la grandezza delle ere geologiche, I'accrescimento
demografico, la produzione industriale e purtroppo anche il proliferare dell'inquinamento.

Questa scoperta di Ohsawa consente, utilizzando le spirali, di sviluppare una metodologia
semplice ma efficace per studiare I'evoluzione e lo sviluppo di un fenomeno sia nel macrocosmo
che nel microcosmo.

Michio Kushi, proseguendo nella diffusione del pensiero macrobiotico, nelle sue pubblicazioni ci
descrive in modo semplice e chiaro la Creazione dell’Universo e i processi di Materializzazione e
Spiritualizzazione.

Tutti i fenomeni relativi, dal moto delle galassie a quello delle particelle preatomiche, dal moto
spirituale invisibile alle strutture fisiche visibili hanno forma a spirale e sono governati da due forze
antagoniste e complementari: yin, la forza di espansione centrifuga e yang, la forza di contrazione
centripeta.

| fenomeni differiscono fra loro per il diverso grado di queste due forze che operano dentro e fuori
di essi.

La forza Yang, forza di contrazione e fisicalizzazione, rappresenta il processo di materializzazione;
la forza Yin, forza di espansione e defisicalizzazione, rappresenta il processo di spiritualizzazione.
Quando il processo yang acquista velocita si forma materia. Le molecole componenti la materia si
muovono, con moto rotatorio, piu velocemente delle particelle preatomiche, gli elettroni,
producendo temperature piu alte (corso A — vedi figura). Viceversa il processo di spiritualizzazione
espande e decompone la materia riducendo la velocita del movimento molecolare e delle particelle
preatomiche e abbassando la temperatura.

Quando il processo di materializzazione produce temperatura alta la materia comincia ad
espandersi virando alla spiritualizzazione (corso C); e quando il processo di spiritualizzazione
produce temperatura bassa la materia comincia a contrarsi virando alla materializzazione (corso
D).

Il processo di contrazione Yang diventa processo di espansione Yin, e il processo di espansione
Yin di trasforma in contrazione Yang; Yin e Yang si alternano all'infinito.

Il passaggio da Yin a Yang e viceversa é l'infinito stesso, che possiamo definire Tutto, Dio o
Ordine dell’'Universo, che e eterno.

Non esistono fenomeni naturali o vicende umane che non obbediscano all’'eterna e universale
legge della trasformazione.

La spirale logaritmica, nella filosofia macrobiotica, € la linea che collega I'Infinito con lo stato fisico
finale.

88



/\ Yang - Corso Centripeto YV Yin - Corso Centrifugo

Materializzazione Spiritualizzazione
Fisicalizzazione Defisicalizzazione
L ’
8 ’
: : :
N ! Spazio
Tempo .
A /
5 : Espansione
Contrazione % g -
Formazione : & Disfacimento
0 ’
idificazi s Scomposizione
Solidificazione K . p i
Unificazione Differenziazione
Piti denso Meno denso
Pit piccolo Pid grande
Pid duro Pit molle
PiG pesante Pid leggero
Pia lento

Pid veloce

Piti caldo Pii freddo

Figura del ciclo di trasformazione eterno e universale.
(da il Libro del Do-In - Michio Kushi)

Nell'universo tutto & governato da tre principi fondamentali:

1- laforza di espansione centrifuga Yin attira la forza di contrazione centripeta Yang e

viceversa
2- laforza di espansione centrifuga Yin respinge le forze e tendenze analoghe Yin, la forza di

contrazione centripeta Yang respinge le forze e tendenze analoghe Yang.
3- Laforza centrifuga Yin o centripeta Yang in eccesso si trasforma nella forza opposta.

Nelloceano infinito del’Universo nulla €& immutabile. Tutti i fenomeni si modificano
ininterrottamente. In ogni luogo e in ogni tempo tutto si trasforma in base a queste leggi.

L’ordine dell'universo governa anche il destino della galassia, del nostro sistema solare, del nostro
pianeta e i destini personali o collettivi degli esseri umani, nonché le nostre manifestazioni, fisiche,
mentali e spirituali e le nostre attivita sociali.

89



Materializzazione e Spiritualizzazione

Il processo di formazione del mondo relativo attraversa sette stadi:
Primo stadio - L'Infinito Unico senza inizio senza fine. Dio, il Tutto e I'’Assoluto. L'infinito
oceano del movimento senza fine che si espande continuamente in tutte le direzioni con
infinita velocita.
Secondo stadio — Si delineano i poli, Yin e Yang. Tutte le forze sono prodotte dal
movimento a spirale derivante dall'intersecarsi di queste ultime che si espandono
incessantemente. Inizio di tutti i fenomeni relativi.
Terzo stadio — Movimento, energia e vibrazione, moto ondulatorio da un polo all’altro (il Ki),
risultanti dalla differenziazione del secondo stadio. Fenomeni invisibili ma presenti. L'uomo
riesce a percepire una parte infinitesimale di questo mondo sotto forma di impressioni
sensoriali e di fenomeni spirituali e mentali. Questo mondo comprende le vibrazioni di tutte
le lunghezze d’'onda.
Quarto stadio — Mondo del movimento preatomico, inizio del mondo fisico e materiale. Una
massa condensata di energia che appare sotto forma di particelle preatomiche.
Quinto stadio — Mondo degli elementi, risultante dall’'unione delle particelle preatomiche.
Mondo naturale (terra, acqua e aria).
Sesto stadio — Mondo delle piante, regno vegetale. Danno origine a questo mondo le
molecole degli elementi caricate elettromagneticamente, accelerate dalla forza di
espansione centrifuga della Terra.
Settimo stadio — Regno animale, dovuto alla trasformazione degli organismi vegetali. Il suo
sviluppo é favorito dalle forze di contrazione centripete che la Terra riceve dal Cielo. Gli
animali sono fondamentalmente di due specie: acquatici e terrestri e hanno attraversato
sette fasi di sviluppo: organismo unicellulare, invertebrati, anfibi, rettili, uccelli, mammiferi,
specie umana. L'ultima manifestazione, la piu evoluta, di questo processo € I'uomo.

\
Infinito Unico \ 7° Cielo Mondo Eterno
3 Totalita ed Assoluto

Polarizzazione: \/ e /¢ \ 6° Cielo

N _5° Cielo
\
Mondo preatomico “ _—4° Cielo

\

Vibrazione ed Energia

Mondi
differenziati,
Mondo degli elementi ,<—3° Cielo relativi ed effimeri

\Mondo vegetale ‘\’) 27 Cielo

Mondo animale e specie @Kﬁielo

La creazione dell’'Universo
(da il Libro del Do-In - Michio Kushi)

90



Dall’'oceano invisibile dell’'universo alla comparsa sul nostro pianeta del’'uomo hanno avuto luogo
sette stadi orbitali; che sono il processo di fiscalizzazione e materializzazione, un processo
centripeto determinato dal movimento a spirale nato nell’oceano infinito.

Ogni stadio funge da base per il successivo.

L’origine di tutto e il mondo infinito del primo stadio, che non contiene manifestazioni di sorta. Il
principio di ogni movimento & il mondo della polarizzazione, il mondo fenomenico, I'Ordine
dell’Universo. Il mondo del terzo stadio € il mondo spirituale invisibile del quale e percepibile, sotto
forma di esperienze sensoriali e mentali, una parte infinitesimale. | mondi del 3° e 4° stadio sono i
mondi fenomenici relativi. Quelli del quarto e quinto stadio sono i mondi della vita organica.

Questi stadi si susseguono senza soluzione di continuita, ogni mondo diventa piu vasto del mondo
che lo precede con progressione logaritmica.

Questa gigantesca spirale a sette orbite da origine a una crescente varieta di fenomeni e
manifestazioni.

Il secondo stadio € la fase della polarizzazione Yin e Yang; attraverso questi stadi il numero delle
variazioni aumenta rapidamente: gli elementi sono piu di cento, i vegetali sono migliaia di specie,
gli animali contano milioni di specie, fino a arrivare all'uomo che assomma oggi miliardi di individui.

Questo poderoso movimento centripeto a spirale, nato spontaneamente nell’Universo Infinito, &
destinato ad invertire il proprio corso, da centripeto a centrifugo, dando luogo alla scomposizione
della spirale della creazione.
In altri termini, il processo centripeto Yang, di fisicalizzazione e materializzazione, raggiunto I'apice
della spirale inverte il proprio corso diventando centrifugo e determinando la scomparsa di tutti i
fenomeni e manifestazioni.
Questo processo di dissoluzione e di ritorno all’oceano infinito dell’'universo senza fine puo essere
definito processo di defisicalizzazione e smaterializzazione o anche processo di spiritualizzazione.
Anche la smaterializzazione attraversa sette stadi orbitali, dal centro alla periferia:
Primo Stadio: Mondo della vita organica, la manifestazione pit compatta delle vibrazioni e
dell’energia, fortemente carica di attivita elettromagnetica.
Secondo Stadio: Mondo delle vibrazioni e delle energie fisiche emesse e irradiate
dall'attivita e dalla scomposizione degli organismi cellulari. La maggior parte di questi
fenomeni pud essere percepita dai nostri sensi.
Terzo Stadio: Mondo delle vibrazioni e dell’energia ad onde corte. Il mondo della
coscienza, che vibra e si manifesta sotto forma di pensieri e idee. L'insieme dei pensieri e
delle idee e detto “corpo astrale”. | nostri sensi riescono a percepire soltanto una millesima
parte di queste vibrazioni ed energie.
Quarto Stadio: Mondo dell'attivita elettromagnetica. Tutti i fenomeni ad alta frequenza che
danno luogo a correnti fra poli opposti: positivo-negativo o yin-yang. Questo mondo, molto
piu vasto del precedente, dal quale provengono tutti i pensieri, idee, coscienze e al quale
affluiscono tutti i fenomeni e manifestazioni degli stadi precedenti.
Quinto Stadio: Mondo delle radiazioni, che si diffondono ad alta velocita nell’oceano infinito
dell’'universo. Questo mondo, dal quale sono nate le manifestazioni e attivita spirituali &
1000 volte piu vasto del precedente.
Sesto Stadio: Mondo della centripetalita e della centrifugalita, forze prime di tutti i fenomeni
e manifestazioni spirituali, fisici e materiali presenti nell’oceano infinito dell’'universo, che
dominano tutti gli universi e i fenomeni in essi esistenti. Questo mondo, che si manifesta
fuori del tempo e dello spazio, sotto forma di tendenze antagoniste e complementari, puo
essere definito Spirito Universale.
Settimo Stadio: Infinito Unico senza fine e senza confini. Mondo dell'incessante espansione
a velocita infinita in tutte le direzioni, infinitamente piu vasto di tutti i mondi relativi
precedenti. Rappresenta I'origine eterna di tutte le cose, di tutte le manifestazioni e di tutti
gli esseri. Rappresenta il passato, il presente e il futuro di tutti i mondi relativi. Ogni cosa
proviene da esso e ritorna ad esso per nuovamente nascere dal suo seno.

91



Questi stadi si susseguono senza soluzione di continuita, ogni mondo diventa piu vasto del mondo
che lo precede con progressione logaritmica.

Infinito Unico (o0)

7° Cielo
A
Oceano Infinito della Vo- g
lontd e Coscienza Uni- '
versale 7

Origine delle Origini e y
Fine delle Fini /
Assenza di Spazio e di y
Tempo .
Mondo del Nirvana e del o
Satori /

6° Cielo - Mondo Polarizzat,l Xl e A)

/_'\/
5° Cielo - Mondo,dell’Energia Vibratoria

4° Cielo - Mondo dell’Energia Plasmica

3° Cielo - Mondo Inolrganico’e?Nat{lrale

2° Cielo - Mondo (Organicp e Biologico
1° Cielo - Mondo Fisico e Umang-)

\(l

Mondi Relativi in costante
trasformazione

Mondi Finiti dei Fenomeni
Effimeri

Spiritualizzazione dell’'universo
(da il Libro del Do-In - Michio Kushi)

Da tutto cio si deduce che il punto d'inizio di questo corso di ritorno all’'oceano infinito della vita &
rappresentato dal nostro corpo, quale massiccia manifestazione fisica.

Noi proveniamo dallInfinito, viviamo nell’Infinito e ritorniamo nell’Infinito. Sperimentiamo il lungo
viaggio della vita, fase per fase, modificando e adattando le nostre strutture alle caratteristiche di
ogni fase. L'esperienza della vita umana non rappresenta che un attimo del lungo viaggio della
vita. La vita umana ¢ il risultato di tutte le esperienze trascorse e insieme il desiderio, la speranza e
il sogno di un futuro rappresentato dalla fusione con l'infinito.

La vita di ogni giorno & un processo nel quale il nostro sviluppo, fisico, mentale e spirituale, serve
da base alla successiva fase di viaggio della vita. Tutto cio che facciamo e pensiamo influenzera il
nostro futuro, cosi come la nostra vita presente ¢ il risultato di tutto quanto é stato fatto e pensato
nella vita precedente.

92



L’'UOMO E L’ETERNO VIAGGIO DELLA VITA

Nel lungo viaggio della vita, che ha una dimensione temporale di centinaia, milioni e miliardi di anni
e una dimensione spaziale pressoché infinita, la vita umana é la fase dalla quale inizia il processo
di ritorno all'oceano infinito, eterna sede di tutte le vite e tutti i fenomeni.

Vivendo giorno dopo giorno tutti sperimentiamo parte di questo processo di ritorno. Alcune fasi di
guesto processo, vissuto attraverso le nostre attivita mentali e spirituali, rimangono nella nostra
memoria.

Michio Kushi descrive le varie fasi del viaggio di ritorno all'infinito dell'uomo, seguendo gli Stadi del
Processo di Spiritualizzazione, definendole in Sette Periodi di Vita, i quali ripercorrono il percorso
dell'uomo dall’ovulo materno e lo spermatozoo paterno, alla fecondazione, al momento in cui
I'ovulo si annida nell’'utero materno, alla gestazione, il parto, alle fasi di crescita, sviluppo fisico e
mentale, fino all'analisi della vita dopo la morte terrena e infine il punto d’arrivo del processo di
ritorno alla casa comune: I'Infinito.

Lo scopo principale della vita del’'uomo & soprattutto lo sviluppo della coscienza mentale e
spirituale. Cioe egli aspira ad affinare sempre piu le proprie qualitd onde raggiungere il massimo
sviluppo mentale e spirituale, il massimo sviluppo dell'intelletto e della coscienza universali.

Il fisico, l'intelletto e la coscienza si sviluppano in sette momenti (o livelli) secondo una spirale
logaritmica centrifuga, e che Ohsawa chiama le Sette tappe del Giudizio, mentre Kushi parla di
Sette Livelli:

Primo livello: Giudizio meccanico e spontaneo. La maggior parte dello sviluppo fisico,
regolato dalle attivita nervose automatiche che governano tutte le funzioni fondamentali
(digestione, respirazione, circolazione, escrezione).

Secondo livello: Giudizio sensoriale. Con lo sviluppo dei sensi (tatto, gusto, olfatto, udito,
vista, equilibrio) la funzione sensoriale, dopo aver subito il massimo sviluppo nella prima e
nella seconda infanzia, continua ad affinarsi grazie al miglioramento delle qualita dei
rispettivi organi e all’allargamento delle esperienze.

Terzo livello: Giudizio sentimentale. Appena si instaura la funzione sensoriale entra in
azione il sentimento: riconoscimento della gioia e del dolore, dell’agio e del disagio, che via
via assume dimensioni maggiori fino a diventare quella che viene definita attivita affettiva,
che é caratterizzata da amore e odio, aggressivita e passivita, riconoscimento del bello e
del brutto.

Quarto livello: Giudizio intellettivo. Intorno ai 3 anni di vita, appena instauratasi I'attivita
affettiva, comincia a svilupparsi il raziocinio, la funzione intellettiva. Attraverso I'esperienza
e I'esercizio si acquisisce poi la capacita di interpretare e formulare teorie, giudizi e ipotesi.
Quinto livello: Giudizio sociale. Via via che si sviluppa la funzione intellettiva aumenta
anche la capacita di considerare i rapporti con i propri simili: la famiglia, la societa, la
nazione, il mondo. Comincia ad influenzare ed orientare lo stile dell'individuo, il desiderio di
instaurare rapporti con il prossimo e con la societa. L’acquisizione della coscienza sociale &
indizio di raggiunta maturita.

Sesto livello: Giudizio ideologico.Quando si sviluppa in esso il senso sociale, con
I'esperienza dei conflitti che nascono in seno alla societa, I'individuo viene a trovarsi di
fronte a problemi di ordine filosofico ed ideologico. L'esame di questi problemi lo aiuta a
scoprire I'ordine infinito dell'universo e il meccanismo universale che lo governa

Settimo livello: Giudizio cosmologico o supremo. Superati i sei precedenti livelli di sviluppo

l'individuo finalmente comprende cos’é la vita, chi € 'uomo e che cosa e 'universo.
Considera i vari fenomeni come manifestazioni dell’oceano infinito dell’'universo, constata
che non esistono antagonismi, che ogni cosa si muove e si trasforma secondo I'ordine
universale per la conservazione dell'infinita armonia dell’'universo.

Tale sviluppo dell'intelletto e della coscienza, che dura l'intera vita del’'uomo, costituisce la base di
quella che sara la sua vita futura.

93



LA MALATTIA

Secondo Ohsawa e Kushi la malattia non e altro che il risultato di una situazione di squilibrio
rispetto alla natura e all’'universo ed esse si succedono secondo un ordine logico, seguendo degli
stadi generali:

Fatica o stanchezza. Sitratta di stanchezza sia fisica, sia mentale, dovuta ad un disordine,
ad una vita indisciplinata, ad una mancanza di volonta. Questo € lo stadio di gestazione
della malattia.

Sofferenze e dolori. Problemi quali mal di testa, crampi, dolori di stomaco, etc. si verificano
a questo secondo stadio, in cui il sistema nervoso comincia ad indebolirsi. In questo stadio
si ha la germinazione della malattia.

Malattia del sangue. Queste malattie sono spesso il risultato di una pessima qualita del
sangue (iperacidita oppure flusso sanguigno vischioso o denso di colesterolo), dovuti ad
eccessi di Yin e di Yang nell’alimentazione.

Disturbi emozionali.In questa categoria sono compresi problemi quali irritabilita,
impazienza, turbamento, collera, ansieta, preoccupazione, paura e disagio. Una persona
sana non viene disturbata da stati emozionali negativi.

Malattie degli organi. A questo stadio gli organi interni cominciano a degenerare e si
manifestano come vere e proprie malattie a carico degli organi.

Malattie nervose. Tra queste si annoverano diversi tipi di malattie mentali e i problemi
relativi al sistema nervoso periferico. L’'armonia dei rapporti tra gli organi é distrutta, essi
non compiono il proprio ruolo e I'organismo manca di un suo equilibrio.

Malattia spirituale o arroganza. Questa si verifica quando cerchiamo di separarci dalla
natura e dall’'universo e si manifesta soprattutto con I'arroganza, I'egoismo, la paura, la
guerra.

Esiste l'arroganza che si esprime nel modo di fare di una personalita dominante,
conquistatrice, oppure l'arroganza delle persone esclusive che si isolano, che non
accettano aiuto, che non ascoltano gli altri e si ritirano.

L’arroganza € in effetti la causa che si trova alla base di tutte le malattie ed infelicita umane
ed é al tempo stesso la fase terminale dei primi sei stadi della malattia.

Nelle sue pubblicazioni Ohsawa si esprime in merito alla malattia cercandone non solo 'origine ma
la sua funzionalita :

“Nella nostra ricerca dell’origine dell'uomo abbiamo visto che la nostra matrice deriva dall'Infinito,
che non puo essere altro che spiritualita, mentre gli altri elementi sono materia. Senza volerlo
abbiamo realizzato la differenza e l'identita dei due mondi di materia e di spiritualita, di individualita
e di totalita, che sono onnipresenti, onnipotenti e onniscienti e che costituiscono un continum. Ma
non essendo il mondo relativo della materia altro che un punto geometrico dell'infinito e essendo
quest’ultimo insondabile, tutto quanto percepiamo attraverso i sensi in questo mondo non € eterno,
ma effimero, anzi illusorio. Eppure ci sembra realta. Il perché ce lo insegna la spirale logaritmica,
se in apparenza siamo degli esseri fisici, transitori e finiti, in realta la nostra essenza é spirituale e
infinita. Ma poiché la continuita di queste due fasi & invisibile e insondabile, da tempo ci siamo
sbagliati. Soprattutto dall’affermarsi del metodo di Cartesio in poi, ci siamo convinti che vi sono due
mondi separati ed eterogenei.

L a spirale logaritmica ci salvera dal dualismo, la malattia e la nostra guida piu veritiera.

La medicina sintomatica, impiegando tutte le armi possibili, indebolisce la nostra facolta di soffrire
che é assolutamente necessaria al consolidamento delle fede o della fiducia assoluta.

La malattia & la guida che ci porta alla concezione dell’'Universo. E l'universo stesso. Ecco perché
non dobbiamo distruggere brutalmente questa guida con operazioni crudeli o con farmaci chimici.”
Per quanto riguarda I'approccio alla malattia, egli esprime che: “ Non bisogna curare la malattia ma
il malato, talvolta quando il paziente & troppo egoista ci si pu0 rifiutare di curare e aspettare che
divenga piu umile e piu disposto ad imparare.”

94



Nella moderna medicina si combattono soltanto i sintomi superficiali, invece di ricercare I'origine
della malattia studiandola nella sua globalita, si cerca di trovare la verita nei dettagli, attraverso
tecniche analitiche e di trovare il centro sezionando il periferico. Si distrugge, invece di ricostruire,
la parte malata colpendo talvolta anche gli organi sani. La medicina occidentale, comunque , cerca
ad ogni costo i mezzi, gli strumenti, le armi piu efficaci per distruggere quei sintomi che non sono
altro che fenomeni periferici di una lotta fisiologica che si combatte in fondo al nostro corpo.

La visione orientale del corpo e dei suoi meccanismi (sia fisiologici che mentali o spirituali) e
globale, totale.

Secondo la medicina orientale non si pué comprendere il fenomeno se non si esamina il tutto; non
si puo diagnosticare, né tanto meno curare, se 'esame dei vari sintomi non & abbinato alla
comprensione delle condizioni generali dell’'organismo, di quelle mentali e spirituali dell'individuo.
La mente e il corpo, le funzioni organiche e quelle psicologiche sono un tutt’'uno.

Per una comprensione globale dell'uomo, occorre tener presente che il funzionamento del corpo
non & semplicemente basato su reazioni biochimiche o sulle leggi della fisica dei fluidi, ma é
preceduto e seguito a vari livelli, da un tipo di energia non guantificabile, che sfugge alla rigida
definizione teorica e che potremmo chiamare elettromagnetica.

Dall’ambito di tale energia vitale ( detta Qi dai cinesi e Ki dai giapponesi) non vanno escluse le
capacita mentali d'intervento e controllo di alcuni meccanismi corporei (la digestione, il battito
cardiaco, il controllo degli sfinteri, etc.) e neppure quelle pit impalpabili che derivano dal mondo
spirituale, cioé quel tipo di energia estremamente raffinata che non si & ancora addensata in
materia.

Ma esistono anche esempi di controllo delle forze piu sattili, inconsce o spirituali, che sfocia in uno
stato di benessere fisico e fisiologico. Se I'equilibrio fisiologico raggiunge I'optimum in qualsiasi
condizione anche I'aspetto mentale, psicologico e spirituale viene ad essere favorevolmente
influenzato in maniera stabile e duratura. Si arriva cioé a non distinguere piu I'attivita della materia
da quella dello spirito, il funzionamento dell’organo dall’energia che lo fa funzionare, lo stato
fisiologico da quello psicologico. In effetti si & verificato che uno stato leggermente alcalino del
sangue (pH da 7,3 a 7,45) genera uno stato mentale di gioia, gratitudine ed ottimismo; mentre
delle condizioni acide del sangue (pH da 6,7 a 6.9) causano uno stato mentale di ira, rancore e
pessimismo.

Eveline Tomolo Kushi (moglie di Michio), a proposito della malattia, esprime questa interessante
considerazione:

“La medicina non puo essere standardizzata, deve essere preparata per adattarsi alle differenze
personali di ciascun individuo. Soltanto ognuno di noi puo farlo per se stesso e per la sua famiglia.
La cosa piu importante & quella di rendersi conto che non possiamo diperdere da nessun altro per
il nostro benessere, dobbiamo assumerci la totale responsabilita della nostra salute e di quella
delle nostre famiglie.

Dobbiamo stare molto attenti ad aver cura di noi stessi prima che si manifesti qualsiasi sintomo. E’
molto difficile recuperare la salute dopo che le condizioni fisiche sono diventate tanto squilibrate da
manifestare i segni della malattia.”

Una cosa molto interessante per il nostro collegamento con lo Shiatsu di Masunaga € I'importanza
che Ohsawa attribuisce al sistema nervoso vegetativo, definendolo le due mani misteriose,
dicendo:

“Il sistema nervoso vegetativo si compone di due sistemi antagonisti: l'ortosimpatico e |l
parasimpatico.

Il nervo ortosimpatico € dilatatore. Produce ogni dilatazione, I'espansione di tutti i tessuti e di tutti
gli organi del nostro corpo.

Il nervo parasimpatico controlla ogni costrizione. Quest'ultimo ¢ il vettore di energia Yang,
centripeta, mentre I'ortosimpatico e vettore di energia yin, centrifuga.

La salute non é altro che un giusto equilibrio tra questi due sistemi antagonisti; la malattia pertanto
e dovuta a uno squilibrio passeggero o cronico fra queste due forze opposte.

L’eccesso di alimenti Yin provoca il predominio del sistema parasimpatico (ma non bisogna
dimenticare che yin in primo luogo anima yang e che alla fine,o per eccesso, yin neutralizza yang e
fortifica yin e viceversa).”

95



LE CINQUE TRASFORMAZIONI

Il ciclo delle Cinque Trasformazioni dell’Energia rappresenta uno degli elementi fondamentali della
medicina tradizionale cinese e lo si trova storicamente, anche, nel taocismo.

La definizione giapponese € “In Yo Go Gyo” che alla lettera vorrebbe dire “I cinque movimenti di
yin e yang”, in quanto descrive cinque stadi dell'energia che si trasforma, ovvero cinque fasi di
cambiamento energetico.

In sostanza questa teoria non é altro che una spiegazione ed un’applicazione piu pratica e precisa
del concetto di Yin e Yang cioe della conclusione che “nulla si distrugge, tutto si trasforma”.

Gli antichi osservarono che se lo Yin € il massimo dell’espansione e lo Yang il massimo della
contrazione, esistono degli stadi intermedi che preparano i due stadi massimi e distinsero quindi
cinque fasi: Acqua, Albero (o Legno), Fuoco, Terra, Metallo.

Lo stadio piu espanso

Lo stadio pil contratto

Schema dei cinque elementi
(da Zen shiatsu e terapie orientali — David Sergel)

96



La fase Acqua rappresenta I'energia che fluttua e scorre, riequilibrandosi in continuazione,
mantenendo una sua vita pura adattandosi all’'ambiente che la circonda. E’ una fase energetica,
che, ad un analisi superficiale, non sembra molto attiva, ma che in realta conserva in sé la forza
sotto forma potenziale, pronta ad essere utilizzata quando necessario.

La fase Albero (denominata, meno precisamente Legno) € immediatamente seguente a quella di
Acqua, e ne rappresenta la naturale evoluzione verso I'espansione. Si tratta di energia che sale e
si espande, proprio come un albero che cresce ed espande i suoi rami e foglie, e che compie
guesta operazione in modo organizzato, in funzione della propria via individuale di crescita e
sviluppo.

La fase seguente é quella di Fuoco, che rappresenta I'energia nella sua fase di massima attivita,
di movimento di circolazione, superficiale e veloce, di vibrazione e rapida pulsazione.

La Terra, che segue il Fuoco, rappresenta I'energia che ricomincia a scendere, che si condensa e
deposita, mentre il Metallo ¢ la fase nella quale I'energia si concentra al massimo.

Giunta al massimo della concentrazione, essa ricomincia a sciogliersi ed attivarsi, trasformandosi
nella fase Acqua.

Un annotazione e doverosa, nella filosofia Macrobiotica lo Yin e lo Yang, in alcuni casi, hanno
valenze opposte rispetto alla M.T.C., come abbiamo visto (vedi teoria metafisica e fisica dello Yin
e dello Yang), percio il Fuoco € il massimo Yin, il Metallo € il massimo Yang.

Le cinque fasi energetiche sono elementi che fanno parte di un unico ciclo, e non forze tra loro
indipendenti, questi diversi scambi energetici delle varie fasi possono essere organizzate in vari
modi, chiamati cicli.

La loro relazione ha un aspetto duplice, nel senso che é sia sequenziale (una fase fa seguito
allaltra, ed intrattiene con essa uno specifico rapporto), sia di contemporaneo equilibrio (una fase
equilibra I'altra in un dato momento).

Tenendo presente cio, si puo affermare che le fasi energetiche interagiscono principalmente in
accordo con due regole, che possono essere sintetizzate in un’unica proposizione: ogni fase
energetica tende a trasmettere energia a quella immediatamente seguente (ciclo nutritivo o di
sostegno o ciclo Shen), mentre inibisce, o controlla (ciclo di controllo o ciclo Ko) la fase successiv
a quella attigua.

Se ci si pensa la cosa € abbastanza intuitiva, ad esempio la fase Albero & energia che cresce e si
espande, quella di Fuoco & energia che circola attivamente, quella di Terra € energia che scende e
si condensa. Se forniamo piu energia all’Albero, con il tempo il Fuoco sara rafforzato, perché la
sua energia € una naturale evoluzione di quella dell’Albero. Al contrario, I'energia di Terra sara
ostacolata o controllata, poiché essa ha un andamento diametralmente opposto a quella
dell’'Albero.

Gli elementi di natura che vengono utilizzati per descrivere le diverse qualita energetiche
descrivono simbolicamente le analogie esistenti tra i fenomeni naturali e le qualita energetiche
considerate.

Infatti studiando le manifestazioni legate all’alternarsi continuo del processo di espansione Yin e
contrazione Yang, si possono rappresentare qualita universali dell’energia che si applica, oltre ai
ritmi della natura, anche ai campi piu disparati quali: I'alimentazione, I'agricoltura, la storia,
l'astrologia, la scienza, la psicologia, la cura, etc. Ciascuno dei Cinque Elementi corrisponde anche
e conseguentemente a una direzione, una fase della giornata, una stagione, un clima, una fase
della vita, un colore, un sapore, una serie di alimenti, un organo o parti del corpo, un emozione e
alla fase psicologica e spirituale relativa.

Ogni stadio di movimento energetico possiede caratteristiche proprie, che si esprimono ad ogni
livello esistenziale e che vengono favorite dalle stesse trasformazioni energetiche.

Se i diversi stadi riescono a realizzarsi pienamente, e l'intero ciclo di trasformazione si completa, le
capacita dell'individuo di condurre un’esistenza sana verra potenziata, altrimenti se le energie
rimangono bloccate in qualche stadio e cominciano a ristagnare, oppure, se viceversa, una
determinata fase é troppo stimolata rispetto alle altre, &€ possibile, che gli effetti dell’energia
degenerino, creando disarmonia, tensioni o confusioni.

Riportiamo uno schema delle principali corrispondenze, secondo la filosofia macrobiotica, relative
alle Cinque Trasformazioni.

97



Albero Fuoco Terra Metallo Acqua
Energia In alto Attiva In basso Solidificata  Fluttuante
Organo: Fegato Cuore Milza- Polmoni Reni

Pancreas
Cistifellea Intestino Stomaco Intestino Vescica
tenue Crasso

Sviluppo Nascita Crescita Maturita Raccolto Magazzino
Direzione Est Sud Centro Ovest Nord
Stagione Primavera Estate Tarda estate ~ Autunno Inverno
Colore Verde Rosso Giallo Bianco Nero
Ambiente Ventoso Caldo Umido Secco Freddo
Periodo del mese Mezza luna Luna piena Luna Mezza luna ~ Luna nuova

crescente oscurata decrescente
Periodo del giorno Mattino Mezzodi Pomeriggio  Sera Notte
Animale Pollo Pecora Bue, mucca  Cavallo Maiale
Cereale Grano,Orzo Mais Miglio Riso Fagioli
Verdura Cresce Grandi Rotonda Piccola, Radici

verso I’alto foglie contratta
Frutta Prugna Albicocca  Dattero Pesca Castagna
Senso Vista Parlare Gusto-tatto Odorato Udito
Organo Occhi Lingua Labbra Naso Orecchie
Sistema fisico Tessuti, Vasi Muscoli, Pelle: Ossa

muscoli sanguigni carne peli
Rami fisici Unghie Colorito Seno, labbra  Respiro Capelli
Colore della pelle  Blu,grigio Rosso Giallo, latte ~ Pallido Scuro, nero
Odore Rancido Bruciato Fragrante Pesce marcio  Putrido
Gusto Acido Amaro Dolce Piccante Salato
Emozione Rabbia Gioia, riso  Preoccupazione Melanconia  Paura
Spirito Anima Spirito, Intelligenza  Spirito astrale Volonta,

ispirazione aspirazione

Liquido Lacrime Sudore Bava Muco Saliva
Atteggiamento Padronanza Ansia Singhiozzo Tosse Tremare
Ruolo Colore Odore Gusto Voce Liquidi
Voce Urlare Parlare Cantare Piangere Gemere
Modo d’agire Spasmo Prudere Singulto Tosse Brividi
Morale Benevolenza  Umilta Fiducia Rettitudine Saggezza

Le corrispondenze nelle Cinque Trasformazioni
(da Zen shiatsu e terapie orientali - David Sergel)

98



LA FILOSOFIA IN PRATICA

VALUTAZIONE ENERGETICA

L'Ordine dell’'Universo ed i suoi principi possono essere direttamente applicati all'arte della
valutazione, perché gli esseri umani sono parte delle manifestazioni biologiche e spirituali di
guesto pianeta nell’'universo infinito.

| principi di base della “diagnosi orientale” (cosi veniva chiamata) vennero approfonditi, applicati e
preservati per molti secoli nelle tradizioni religiose, culturali e filosofiche del Giappone, della Corea,
della Cina e dell'India. Li possiamo rintracciare in numerosi testi classici di quei paesi.

Michio Kushi, basandosi sui metodi classici e la sua personale esperienza, ha sviluppato questa
materia, diffondendola attraverso le sue conferenze, le sue attivita e le sue pubblicazioni.

“Le manifestazioni fisiche, afferma Michio Kushi, possono essere classificate come costituzione e
condizione: i fattori ricevuti da genitori e antenati sotto forma di cellule riproduttive e lo sviluppo che
avviene durante i periodi di gravidanza e di crescita formano la nostra costituzione cioé le nostre
caratteristiche fondamentali e le nostre tendenze primarie. | fattori che, invece, assumiamo e
assorbiamo quotidianamente, in particolare quelli elaborati nel periodo degli ultimi sette anni, ma
ancor piu quelli assunti negli ultimi mesi, compongono la nostra costituzione.

Un cibo o una bevanda di qualita Yin produce delle strutture e delle funzioni Yin; mentre un cibo o
una bevanda di qualita Yang produce delle funzioni e delle strutture Yang.

Una parte manifesta il tutto: come l'intero corpo umano € una miniatura dell’'universo, cosi ogni
parte del corpo e anch’essa una miniatura dell’intero corpo, avendo in sé il riflesso delle condizioni
di tutto il sistema.”

Osservando una persona si possono avere informazioni sulla sua costituzione e sulla sua
condizione, dato che nel “particolare” si puo riflettere il “tutto”.

La costituzione é l'insieme delle caratteristiche fondamentali, fisiche e mentali, con le quali
veniamo al mondo. Si determina nel periodo embrionale e nei primi anni di vita ed € il risultato di
una somma di fattori quali I'ereditarieta del nostro passato, I'alimentazione della madre durante la
gravidanza e l'allattamento, il tipo di attivita e i pensieri della madre, l'influenza del padre, la data
del concepimento e della nascita, 'ambiente circostante e gli influssi sociali e culturali.

La nostra costituzione é stabile, si modifica con lentezza tale da poter essere considerata
definitiva, e da la direzione alla nostra vita.

La costituzione la vediamo soprattutto nella struttura ossea, nelle condizioni dei muscoli, nel
rapporto altezza - larghezza, la forma delle mani e dei piedi, la proporzione tra la testa e il resto del
corpo.

La condizione di una persona €&, invece, I'insieme delle caratteristiche acquisite nel corso della vita
in funzione dell’alimentazione seguita, dell’attivita fisica svolta, del nostro modo di pensare, delle
mete che ci poniamo. Cambia giorno per giorno e dipende in ultima istanza dalle nostre scelte
personali, benché si basi sulla costituzione con la quale veniamo al mondo.

COSTITUZIONE COSTITUZIONE
YANG YIN

Testa massiccia
Occhi piccoli
Bocca stretta

Testa allungata
Occhi grandi
Bocca larga

Corporatura tarchiata
Ossa grandi e robuste
Mani quadrate e
robuste
Piedi grandi e solidi

Corporatura sottile
Ossa allungate
Mani e dita lunghe e
sottili
Piedi sottili

(da Il grande libro dell’Ecodieta — Carlo Guglielmo)

99



In generale una struttura squadrata, massiccia, € Yang; una struttura allungata, sottile e Yin.

Nella valutazione si tiene conto, nel complesso, della prevalenza di fattori Yin o Yang, in quanto un
soggetto pud possedere caratteristiche di ambedue le valenze.

Il tipo prevalentemente Yang necessita di ordini precisi e determinati, & rapido nell'ottenere
risultati. Necessita inoltre di trattamenti energici.

Il tipo prevalentemente Yin non & invece in grado di gestire cambiamenti rapidi, deve ricevere
istruzioni piu dettagliate e con piu possibilita. Si deve rendere conto fino in fondo delle motivazioni
per un determinato trattamento ed € piu lento sia nell’eseguire le istruzioni che nell’'ottenere i
risultati. Rispetto al tipo Yang €, tuttavia, piu cosciente di cio che avviene e dei risultati ottenuti.

Valutazione Visuale

Nel fare una valutazione visuale I'osservazione é fatta rintracciando le relazioni esistenti tra
funzioni e struttura, cosi come appaiono nella costituzione e nella condizione.

Infatti la parte visibile del nostro corpo riflette, come se fosse una mappa, le funzioni del nostro
organismo.

La valutazione del viso,che €& quella di cui ci occuperemo, € una delle piu evidenti relazioni tra
organi e parti del corpo.

| tratti fondamentali del viso

Nella parte centrale del viso sono raggruppati i segni che si riferiscono agli organi pieni, Yang (C,
M, F, R,P), nella periferia del viso appaiono i segni degli organi cavi, Yin (IT,S,VB,VU,IC).
L’osservazione inizialmente procede seguendo quattro fasi:

1 - impressione generale - Yin o Yang
2 - colorito di base - generale, che indica la condizione prevalente, bianco-pallido:

Polmone; giallo-pallido:Milza,pancreas; giallo-verde:Fegato; rosso:Cuore; scuro-
nero:Reni

3 - colorinelle varie zone — colore scuro: indica eccesso di tossine; giallo:eccessi di grassi
e formaggi; bianco:eccessi di latticini; rosso:acidita, carne, eccessi di alcolici e
zuccheri, problemi circolatori; pallore:diffuso indica anemia e cattiva circolazione;
porpora:pressione alta; nero:indica depositi molto vecchi di zuccheri e carboidrati in
genere; verde: processi degenerativi; grigio: il colore delle morte

4 - Manifestazioni nelle varie zone - rigonfiamenti, screpolature, foruncoli, addensamenti,
decolorazioni, croste, nei, porri, pelle grassa o secca, tagli, macchie, capillari visibili,
borse rughe eccessi di peli.

- Eorma del viso

Viso squadrato o triangolare con base e con lineamenti verso il basso e verso il centro, € piu Yang.
Viso ovale, allungato, triangolare con base e con lineamenti verso I'alto e verso la periferia, € piu
Yin.

- Eronte

Corrisponde all'intestino e la sua consistenza corrisponde alla consistenza della mucosa e della
parete intestinale. La parte interna riflette le condizioni dell'intestino tenue, quella esterna, le
condizioni dell'intestino crasso. La zona centrale sotto I'attaccatura dei capelli, rappresenta la
vescica urinaria.

Le rughe presenti, verticali Yang, orizzontali Yin.

100



Corrisponde al fegato. Un rossore in questa zona puo indicare inflammazione del fegato, o poiché
il fegato regola I'apparato riproduttivo, puo indicare problemi agli organi genitali.

La sella del naso (dove si appoggiano gli occhiali), le palpebre superiori e la zona delle
sopracciglia si riferiscono alla Vescica Biliare.

=0cchi

Indicano la condizione del sistema nervoso. Se gli occhi sono vicini tra loro abbiamo una
costituzione del sistema nervoso piu Yang; viceversa, occhi grandi e piu lontani, indicano una
costituzione del sistema nervoso piu Yin. Vi & poi una condizione, detta “Yin sampaku” (o sampaku
basso), in cui la sclera &€ ben visibile nella parte inferiore, e indica un sistema nervoso debole con
riflessi poco pronti e organi indeboliti. La condizione “Yang sampaku” (o sampaku alto), la sclera
visibile nella parte superiore, puo indicare violenza.

La pulizia della sclera si riferisce alla vescica biliare.

Quest’ area riflette le condizioni dei reni. Il segno pit comune sono le borse sotto gli occhi che
indica, in genere, reni sovraffaticati. Le borse possono essere gonfie e vuote (eccesso di alcolici) o
gonfie e dure piu consistenti (alcolici, ma anche zuccheri), si tratta in entrambi i casi di un
fenomeno di espansione, Yin, dei reni, la differenza si riferisce ad un alterazione piu recente o piu
cronica. Se si presentano occhiaie piu 0 meno scure si tratta di una condizione Yang.

Sono la zona della milza, la presenza di capillari 0 macchie scure, dovute all’esposizione solare,
indica un eccessivo uso di zuccheri.

= Qrecchie

Rappresentano i reni, forma, grandezza e consistenza danno indicazioni sulla costituzione in
generale e sulla forza dei reni, cioé I'energia di base che accompagna ogni persona.

Il lobo piccolo e attaccato indica una costituzione debole e un sistema nervoso fragile.

Le orecchie riflettono, inoltre, lo sviluppo dei tre maggiori sistemi dell’organismo: il circolatorio
corrisponde alla zona esterna dell'orecchio, il nervoso alla zona media e il digerente alla parte
interna.

- Naso

Nel suo complesso indica il sistema nervoso. Se & molto affilato indica un sistema nervoso piu
fragile. Se € massiccio un sistema nervoso piu forte. Un naso schiacciato € piu Yang, un naso piu
lungo € piu Yin.

La punta del naso corrisponde al cuore: un colore rosso o un gonfiore corrisponde a un cuore
dilatato o che tende a dilatarsi; se la parte é piu contratta e tesa il cuore € piu rigido, piu indurito.
Le ali del naso indicano la condizione dei bronchi. Alterazioni del colore tendenti al rosso o al
violaceo, corrispondono ad alterazioni di bronchi e polmoni.

La parte superiore o radice del dorso del naso, compresa la parte laterale, indica il pancreas.

Se la zona diventa rosata o rossa denota uno squilibrio del pancreas, piu la situazione e
compromessa e la pelle diventa lucida, possono comparire macchioline fino alla comparsa di
capillari. Dopo alcuni anni in questa situazione il pancreas denota uno squilibrio cronico.

La parte centrale del naso corrisponde allo stomaco. | segni di pancreas e stomaco Sono spesso
sovrapposti.

- Guance

La parte alta delle guance subito sotto le borse degli occhi corrisponde all'intestino crasso.

Le guance corrispondono sostanzialmente al polmone. Possono comparire diversi segni, tra cui &
comune la couperose; questo e un problema di tipo Yin che interessa sia il polmone che l'intestino
crasso. Le guance dovrebbero essere rosate, se tendono al rosso, cio indica un eccesso di Yin
con tendenza a problemi circolatori, mentre un colore piu scuro o presenza di macchie segnalano
depositi nei polmoni.

101



- Bocca

Dovrebbe essere larga come le ali del naso. La tendenza delle nuove generazioni & quella di avere
il naso piu affilato e la bocca piu larga.

La dimensione della bocca indica la costituzione del sistema digerente, piu € larga, piu € debole.

Il labbro superiore corrisponde allo stomaco, quello inferiore agli intestini (tenue nella parte
centrale, crasso nelle parti piu laterali). La parte corrispondente all'angolo della bocca rappresenta
il duodeno, che di riflesso da indicazioni sulla funzionalita del fegato e del pancreas.

La mucosa delle labbra corrisponde alla mucosa dell'intestino: labbra pallide indica una parete
intestinale poco irrorata, labbra rosse un’infammazione, se sono umide indicano un eccesso di
liquidi, la presenza di macchie scure segnala depositi di grassi, sali e proteine.

- Zone intorng alla bocca

Sono le zone degli organi riproduttivi. Nei, foruncoli, porri, macchie e baffi sono tutte scariche
messe in atto dagli organi riprodulttivi.

Le aree appena di fianco agli angoli della bocca rappresentano ovaie o testicoli.

Il mento rappresenta utero o prostata.

Le rughe verticali (Yang), intorno al labbro superiore nella donna, indicano che l'utero e le ovaie si
stanno contraendo, perdendo cosi la loro funzione. Rughe orizzontali indicano invece che utero e
ovaie sono piu deboli e piu predisposti alle infezioni.

Vescica

Intestino
Crasso

Intestino
tenue

Fegato

Milza

Fegato e vescicola

biliare Pancreas

Milza e Pancreas

Reni == . ]
T 3 ezrei Yoo /)7 Stomaco
.. ma sy o* 5 [ ‘.-.::--...a
. £ u/
Intestino crasso p Cuore
".‘ — Stomaco
Polmoni
Colon

Intestini
Bronchi

Zona genitale

Corrispondenze viso —organi
(Michio Kushi — Guardarsi dentro)

102



L’ALIMENTAZIONE MACROBIOTICA

Il maggior veicolo di diffusione del pensiero macrobiotico & I'alimentazione.

Ohsawa ha cercato a lungo di trovare un accordo tra le due civilta, Orientale e Occidentale,
perché pensava che se gli Occidentali applicassero la filosofia orientale, sarebbero arrivati a
risolvere non solamente i numerosi problemi di ordine scientifico e sociale, ma anche i grandi
problemi come quelli della felicita e della liberta

Il primo passo in questa via, secondo Ohsawa, consiste nello studiare I'alimentazione orientale,
che in Giappone era considerata come l'arte divina della vita. Egli scrive: “Quest’arte era basata su
numerosi principi, mentre I'Occidente sembra essere guidato solamente dalla ricerca del piacere,
cioé da valori molto bassi. Coloro che hanno appena fatto cid che si chiama un buon pasto,
mostrano del resto di essere stanchi, se non intossicati, dagli alimenti troppo abbondanti, che
hanno consumato; dai loro discorsi non trapela piu la lucidita della loro intelligenza. Vediamo cosi
che la salute e il giudizio, legati secondo I'adagio europeo “mente sana in corpo sano”, sono
influenzati dall'alimentazione, la cui importanza non sfugge pit a nessuno. Le nostre condizioni
fisiologiche, psicologiche o anche spirituali dipendono tutte dalla natura, dalla proporzione e dalla
preparazione dei cibi, cosi come dal modo di mangiare. | cuochi macrobiotici preparano piatti non
solamente squisiti , per coloro le cui papille gustative non sono state oscurate dall’alcool o da un
alimentazione troppo condita con spezie, ma capaci di rafforzare la salute e di conseguenza la
felicita, conformemente ai principi della macrobiotica.”

Ohsawa afferamava che € possibile raggiungere I'Uno attraverso il cibo: “Noi siamo quello che
mangiamo” e “ Colui che mangia é “, soleva dire.

Nelle pubblicazioni di Michio Kushi troviamo scritto che “Il tenore di vita macrobiotico,
raccomandato dagli antichi saggi e osservato in ampia misura allo scopo di favorire lo sviluppo
fisico, mentale e spirituale é costituito dai seguenti fattori: modo di mangiare, modo di respirare e
modo di vivere la vita in ogni giorno. Poiché 'uomo fa parte del’ambiente in cui vive e si & formato
Su questo pianeta attraverso uno sviluppo biologico di 3 miliardi di anni, le sue condizioni fisiche
mentali e spirituali dipendono da cid che consuma nel suo ambiente naturale. Il modo di
alimentarsi e il fattore piu importante per lo sviluppo e per determinare se siamo 0 non siamo in
armonia con il nostro ambiente naturale e, di conseguenza, se siamo sani 0 malati.”

Nel percorso macrobiotico I'alimentazione svolge un ruolo fondamentale, costruendo e
modificando il corpo, interagendo anche con la mente e lo spirito, per il raggiungimento di un buon
equilibrio psico fisico e con esso di una serie di valori morali e spirituali.

L’importanza dell'alimentazione nella nostra vita € comunque riscontrabile in quasi tutte le filosofie
e le religioni che originariamente insistevano sull'importanza di un alimentazione corretta e quasi
tutte hanno precise regole nel campo dietetico.

Purtroppo lo stile di vita e soprattutto I'alimentazione con il sopraggiungere dell'industrializzazione
in Occidente, e poi in tutto il Mondo, hanno subito radicali cambiamenti, scostandosi sempre piu
dal ritmo naturale delle cose e dalla naturalita del cibo.

Il regime alimentare moderno si basa prevalentemente su cibi conservati e sintetici. Esso contiene
troppi grassi animali, colesterolo e grassi vegetali altamente raffinati ed € carente in quanto a
carboidrati complessi, fibre, vitamine naturali e minerali. Troppo ricca di sale, di zucchero e di
additivi chimici, la dieta moderna & sempre piu sotto accusa da punto di vista della quantita e della
qualita nutritiva. Inoltre il modo in cui si preparano e si consumano gli alimenti non é da trascurare,
la frenetica vita moderna ci allontana sempre piu dai ritmi naturali, dedicando sempre meno tempo
e cura alla cucina a favore di un consumo veloce e distratto del cibo.

Passeremo ora ad una fase piu “pratica”, cercando di farvi comprendere come € possibile
applicare la filosofia del Principio Unico all'alimentazione.

L’insegnamento macrobiotico introdotto da Ohsawa e poi da Kushi, negli anni & stato raccolto e
diffuso a sua volta da “allievi”, che attraverso le loro esperienze, hanno cercato di continuare il
lavoro dei loro maestri, procedendo nell'integrazione del pensiero filosofico macrobiotico con la
scienza del mondo occidentale, cercando di comunicare in modo pit completo e diretto la
macrobiotica.

A questo proposito, riteniamo utile comunicare I'esplicazione del concetto macrobiotico in modo
pratico, utilizzando anche le pubblicazioni di Carlo Guglielmo e Martin Halsey che sono state le
nostre guide introduttive nel mondo della macrobiotica. A nostro modesto parere la loro
comunicazione usa un linguaggio piu moderno, semplice e piu vicino alle nostre esperienze di vita.

103



Applicazione del Principio Unico Yin —Yang all’alimentazione

Il cibo come energia

Considerare I'alimentazione macrobiotica come una semplice sequenza di indicazioni, regole e
tabelle alimentari, ci allontana dal concetto filosofico, che € la ragione primaria e il cardine di
guesta esperienza.

Cerchiamo percio di addentrarci in questo “viaggio” sul cibo con un approccio meno meccanicista,
facendoci aiutare dagli scritti di Carlo Guglielmo.

Il cibo & energia concentrata, condensata a creare materia. Tutto il cibo che consumiamo proviene
dall'interazione della luce solare con I'atmosfera terrestre: la fotosintesi clorofilliana attiva nelle
piante che é alla base di tutta la catena alimentare. Noi mangiamo vegetali, oppure animali che si
sono nutriti di vegetali; acqua, aria e luce solare sono letteralmente I'origine della nostra vita.
Quando consumiamo i vari alimenti, introduciamo in noi diverse modulazioni, e diversi gradi di
concentrazione di questa energia, ma si tratta sempre della stessa energia fondamentale.
Possiamo dire che il cibo apporta all’'organismo non soltanto una certa quantita di sostanze
nutritive ed energia chimica, ma anche informazioni di varia natura, che influiscono sul destino che
esse avranno nel corso del loro metabolismo. Questa componente di informazione deriva da fattori
quali la sua forma, il suo andamento di crescita, il modo in cui il cibo & prodotto e conservato, il
posto che tale alimento occupa in natura, e cosi via.

La scienza dell'alimentazione non considera per nulla rilevanti questi fattori, secondo i dietologi gli
zuccheri, le proteine e altri fattori nutritivi, sono uguali a se stessi dappertutto, ma si tratta di una
visione estremamente limitata.

Il cibo & dungque una forma altamente concentrata di energia, che sostiene ed influenza in molti
modi la nostra struttura fisica.

Le sostanze piu materiali vanno a sostituire quelle vecchie da eliminare, quelle ricche di energia
calorica bruciano come combustibile o sono accumulate per il momento del bisogno. Vitamine,
minerali, oligoelementi e tantissime altre sostanze modulano I'utilizzazione dei nutrienti principali,
in un gioco di equilibri in continua trasformazione. Sostenuti dal cibo, siamo in grado di adattarci a
condizioni diverse dell'ambiente nel quale viviamo, al caldo ed al freddo, a vari generi di attivita.
Siamo in grado di muoverci e compiere le nostre attivita, ma anche di pensare, sognare, amare e
odiare. Infatti, il cibo influenza non solo il metabolismo e I'attivita fisica ma anche la vita mentale, il
comportamento, le nostre reazioni all'ambiente ed alle sue sfide.

Allo stesso tempo, le nostre condizioni fisiche e mentali influenzano il nostro bisogno di assumere
determinati alimenti, in un gioco interattivo raffinato e complesso. Se viviamo in un clima piu caldo
o piu freddo, se siamo di buon umore o arrabbiati, se conduciamo una vita attiva o sedentaria, tutto
questo influenza il nostro bisogno di cibo. A sua volta il cibo una volta introdotto, influenzera la
nostra esperienza ed interazione con I'ambiente, e quindi i nostri successivi desideri in fatto di
cibo, nella spirale senza fine che sostiene la vita nel suo fluire. Su tutto cio si innestano gli stimoli
che provengono dal nostro mondo interiore, dalla nostra educazione famigliare, dalle mete che ci
prefiggiamo, dalla cultura nella quale viviamo, dalla pubblicita, da considerazioni di ordine
economico, e cosi via.

Tutto cid pud apparire troppo complesso per essere gestito in modo utile. Tuttavia, benché la vita
sia estremamente complessa, € allo stesso tempo di una semplicita assoluta. Questa semplicita
puo, pero essere colta solo se la si osserva e sperimenta in modo appropriato.

Qui entra in gioco il principio unificatore Yin-Yang, questo strumento di orientamento che
semplifica la complessita, permettendoci di decidere la nostra strada in mezzo a tante possibilita di
scelta diverse.

L'alimentazione macrobiotica, attraverso il principio Yin-Yang, €& quella che riesce, sia
singolarmente per ogni cibo, sia nella combinazione qualitativa e quantitativa tra i diversi cibi
(considerandone colore, forma, aroma, etc.) a equilibrare gli stessi in funzione dell'organismo che li
assume e dell'ambiente in cui vive.

Percio il primo concetto da comprendere € che il vero valore del cibo non si pud misurare solo in
laboratorio ma esso dipende dall’assorbimento dell’attivita Yin-Yang che ha avuto nella sua
crescita e nella preparazione culinaria.

Il sistema di pensiero fondato sulla dialettica Yin-Yang, definito anche Principio Unico o Principio
Unificatore, ci aiuta a cogliere, nel cuore della molteplicita dei fenomeni che cadono sotto i nostri
sensi, l'unita sottostante e i rapporti tra le parti.

104



Prendiamo come esempio una mela, con I'atteggiamento analitico che e proprio della nostra
cultura, ne studieremo le singole parti in dettaglio: la struttura della buccia, della polpa e del seme,
la composizione chimica, etc. Questo tipo di osservazione &€ molto utile, tuttavia essa pud condurci
fino al punto in cui disponiamo di una mole di conoscenze su infiniti fenomeni materiali, ma non
riusciamo piu a comporle in un quadro coerente. E’ proprio quello che spesso accade nel campo
della salute, dove i grandi progressi della conoscenza scientifica non riescono a tradursi
pienamente in un miglioramento delle condizioni di salute.

Se prendiamo in considerazione la stessa mela secondo Yin-Yang, noi coglieremo I'equilibrio
complessivo caratteristico di quel frutto, i rapporti che legano il seme alla polpa ed alla buccia, la
relazione fra il frutto e il suo insieme e la pianta dalla quale € stato prodotto,il rapporto che lega lo
specifico equilibrio di forze rappresentato dall’ambiente in cui & cresciuto, dalle tecniche con il
quale é stato coltivato, etc. Inoltre saltera immediatamente all’occhio che tutti i fenomeni che
stiamo esaminando rappresentano solo dei punti di equilibrio transitori, in continua trasformazione,
e saremo meno portati a fare riferimento ad un visione della realta statica e grossolanamente
materiale. Dal punto di vista dell'indagine perderemo in dettaglio, ma guadagneremo in ampiezza
di visione.

Il nostro modo comune di pensare, analitico e meccanicista, si trova perd un poco disorientato
nell’applicazione del principio unico Yin-Yang, e questa € la ragione per la quale & cosi poco
compreso, ma € anche la grandezza e la potenzialita che esso possiede per trasformare
profondamente la nostra vita. Infatti esso ci aiuta a superare il nostro bisogno di certezze, di punti
fermi che non cambiano mai, e ci guida ad affidarci alla nostra innata capacita di orientarci
continuamente, in ragione di sempre diversi punti di riferimento.

A questo proposito ci sembra necessario chiarire che un qualsiasi fenomeno non puo essere in
modo assoluto Yin o Yang , si puo dire che esso manifesta prevalentemente I'uno o l'altra
caratteristica, ed anche questo solo in funzione del punto di vista dal quale lo si osserva, e della
finalita che ci si propone nel farlo, e del momento specifico nel quale lo si osserva.

Riconsideriamo dungue la nostra mela e chiediamoci: si tratta di un fenomeno Yin o Yang?
Paragonandola a molta altra frutta, si pud considerarla Yang: é strutturalmente compatta, con i
semi concentrati al centro della polpa, che & anch’essa abbastanza consistente. In confronto l'uva,
il cui grappolo manifesta una forte tendenza espansiva, espressa dalla ramificazione che conduce
ai singoli acini, per di piu ripieni di una polpa quasi liquida, si puo dire senz’altro che sia Yang. Ma
la cosa resta vera anche se la paragoniamo ad una carota? Una carota € molto piu compatta, non
cresce in alto su un albero, ma sotto terra: presenta dunque caratteristiche certamente piu Yang
che non una mela.

Bisogna dunque, prima di tutto, delimitare il contesto entro il quale ci si muove, in questo caso le
varieta di frutta, e poi ricordare che si tratta in ogni modo di una classificazione relativa tra i vari
elementi che si va a considerare, non assoluta.

La formulazione corretta sarebbe la seguente: allinterno della frutta, la mela presenta
caratteristiche strutturali piu Yang dell’'uva.

E’ chiaro che procedendo in questo modo, sarebbe difficile formulare un discorso scorrevole percio
nella prassi comune si semplifica affermando che “ una mela é Yang e I'uva é Yin”, ma bisogna
tenere sempre presente che si tratta di un artificio linguistico, e prestare attenzione a non farsi
sviare da esso.

In termini pratici il concetto che sottosta a questa classificazione € che il cibo, una volta introdotto
nell’'organismo, gli comunica le sue qualita specifiche in termini di Yin-Yang.

Ad esempio, la prima grande suddivisione che si pud compiere nel campo degli alimenti e quella
tra cibo animale e cibo vegetale: un animale, che € mobile, attivo e caldo, sara da considerare piu
yang di un vegetale immobile, meno attivo e freddo. Il cibo animale contiene anche meno acqua
(Yin) delle verdure o della frutta, e contiene anche piu sodio (Yang) e meno potassio (Yin).

Il cibo animale, a parita di altre condizioni, determinera dunque un effetto pit yang che non quello
del cibo vegetale: tendera a dare tono e contrarre i tessuti, a dare piu calore, ed a stimolare
all'attivita fisica piu che un cibo vegetale. Quest'ultimo tendera invece a rilassare e rinfrescare, e
ad impartire un’attitudine piu tranquilla. Se assunto in quantita estrema, il cibo animale produrra
indurimento dei tessuti ed uno stato di tensione nervosa e irritabilitd, mentre un eccesso di cibo
vegetale determinera fragilita, freddolosita e timidezza.

105



| cibi, dunque, possono essere classificati secondo il criterio dello Yin e dello Yang, in uno schema
dove il punto centrale sara occupato da quegli alimenti con il maggior equilibrio di Yin e Yang, fino
ad arrivare ai cibi che occupano la posizione piu estrema delle due polarita.

Formaggi salati Formaggi Formaggi freschi Latte  Yogurt Dolcicon  Gelati

zucchero
Cereali

raffinati

Salumi Carne Carni Pesce Molluschi Cereali |Legumi Verdure Frutta Dolci senza

rossa bianche integrali Semi zucchero
I TUova Volatili I I ® { oleaginosi I [ I
Té kukicha Acqua Succhi di frutta Birra | Liquori

Bevande di Vino
riso / soia

Te MU Tisane

Sale Olio Aceto

YIN

Classificazione generale dei cibi Yin-Yang
(da 1l grande libro dell’Ecodieta - Carlo Guglielmo)

Ci pare inoltre interessante proporre il metodo comunicativo utilizzato da Martin Halsey, che in
base alla propria esperienza personale, presenta il concetto di Principio Unico con un linguaggio
“che puo essere compreso senza il bisogno di conoscere la terminologia straniera (Yin e Yang) o
concetti complicati”, utilizzando la relazione tra le polarita di espansione (Yin) e contrazione
(Yang), all'interno del discorso sui vari tipi di cibo e di cottura. “Esistono cibi e metodi di
preparazione che tendono a creare contrazione e calore nel corpo e altri che creano espansione e
raffreddamento”.

GELATO
ALCOOL

MIELE EQUILIBRIO CONTRAZIONE

CHERO
ZIE
" YQGURT
E TTA Pesce"* *
ki GIONATI
CARNI
uov
ESPANSIONE SALE

Schema di espansione,equilibrio, contrazione
(da Un mondo Leggero — Martin Halsey)

Questi termini (Yin-Yang e espansione-contrazione), come abbiamo visto, non esprimono una
teoria scientifica o cosmologica, ma semplicemente il funzionamento armonioso delle due forze
antagoniste che regolano l'intero universo.

La macrobiotica percio, & una profonda presa di coscienza dell’armonioso alternarsi di queste due
tendenze di espansione e contrazione, cioé di Yin e di Yang, che sono continuamente all’'opera
dentro di noi e fuori di noi.

106



L'importanza dell’equilibrio

Tutti noi, comunque, con il nostro peculiare modo di vivere, nutrirci e lavorare, seguiamo
costantemente lo Yin e lo Yang.

Da un attenta osservazione dell'alimentazione, in qualungque pasto dal piu semplice al piu raffinato,
i cibi Yang sono sempre abbinati ai cibi Yin, per qualsiasi cultura e per qualsiasi regione della terra.
La problematica che si puo riscontrare, soprattutto nell’alimentazione moderna e I'uso eccessivo di
alimenti estremi, troppo Yin o troppo Yang.

Utilizziamo le note redatte da Michio Kushi per chiarire meglio questo concetto:

| cibi piu Yang
Molti dei cibi che si consumano oggi regolarmente sono pit Yang di quelli previsti da una dieta
equilibrata (dieta standard). Questi prodotti, mangiati quotidianamente da molte persone sono:
- Uova
- Carne rossa
- Pollame
- Sale: viene spesso usato come conservante ad esempio nei salumi. Se si consumano
regolarmente il quantitativo di sale assorbito tende ad essere eccessivo.
- Formaggio ( le quantita piu salate e stagionate)

| cibi pit Yin

- Sostanze chimiche ( additivi, insetticidi, fertilizzanti, prodotti farmaceutici, etc)

- Zucchero

- Cioccolata

- Miele, sciroppo d’acero ed altri zuccheri semplici

- Saccarina ed altri dolcificanti artificiali

- Analcolici ed altre bibite artificiali

- Frutta tropicale e simitropicale come arance, pompelmi, banane, ananas, mango, papaia,
etc

- Ortaggi di origine tropicale e semitropicale, comprese le patate, i pomodori, le melanzane

- Ortaggi che hanno effetto acidificante come gli asparagi, gli spinaci, le barbabietole, le
zucchine, i peperoni, ect.

- Aceto artificiale prodotto industrialmente

- Prodotti lattiero caseari lavorati industrialmente e trattati chimicamente come il latte, il
burro, il formaggio e lo yogurt

- Farina e prodotti cerealicoli raffinati

- Condimenti e salse speziate come il ketchup, la mostarda, il pepe, il peperoncino piccante,
etc.

- Alcool

- Theé e caffe prodotti commercialmente

- Thé aromatizzati che hanno effetto stimolante, come quelli alla menta

“La dieta attuale della stragrande maggioranza delle persone comprende alimenti di entrambe
gueste categorie. Se si consumano con regolarita prodotti dell’'uno o dell’altro gruppo si € attratti
automaticamente dagli alimenti del gruppo opposto. Ognuno di noi tende all’equilibrio di Yin e
Yang; nella maggioranza dei casi questo equilibrio viene mantenuto intuitivamente senza che il
soggetto ne sia consapevole. Tuttavia & molto difficile equilibrare alimenti estremamente Yang o
estremamente Yin. Dopo 10, 20, 30 anni di alimentazione con valenze estreme di Yin e Yang, le
condizioni fisiche cominciano a diventare o eccessivamente Yang o eccessivamente Yin 0
entrambi. In generale una dieta di questo tipo finisce col creare uno stato molto caotico di squilibrio
cronico”.

Da tutto cido deduciamo che lo Yang ha bisogno dello Yin per essere disperso, cosi come lo Yin ha
bisogno di essere raccolto e concentrato dallo Yang e cido premesso, ne deriva che una dieta sana,
deve essere una dieta bilanciata ed equilibrata in modo che lo Yin sia sempre seguito dallo Yang
e viceversa.

107



A proposito dell’equilibrio degli alimenti Carlo Guglielmo indica che i primi punti da mettere a fuoco
sono tre:
1. Sideve realizzare il miglior equilibrio Yin-Yang possibile tra gli alimenti che consumiamo
regolarmente.

2. Quando ci si sposta verso gli estremi dello spettro, questo processo di equilibrio diventa piu
delicato.

3. Non qualsiasi Yin & in grado di equilibrare un qualsiasi Yang, e viceversa.

Aggiunge inoltre che nell'imparare a riconoscere quali alimenti sono tra loro complementari, ed in
quali combinazioni danno il meglio di sé, il meglio lo si ottiene fondendo dati scientifici, tradizioni
alimentari e Yin-Yang.

Propone, dunque, uno schema generale che riassume, in modo sintetico, I'equilibrio che corre tra i
vari gruppi di alimenti che costituiscono I'alimentazione.

In linea di principio, ogni gruppo € bilanciato e completato da quello opposto. Alimenti
moderatamente Yang come i cereali integrali, sono equilibrati da altri moderatamente Yin come i
legumi, i semi, e le verdure meno Yin. Alimenti estremamente Yang come i salumi e le carni rosse,
sono equilibrati da vegetali molto piu Yin, come insalate crude, frutta e succhi di frutta, vino.

LEGUMI,
SEMI,
VERDURE TONDE,
RADICI, FOGLIE VERDI
SALUMLI, FOGLIE VERDI SCOTTATE,
FORMAGGI SCOTTATE INSALATE,
SALATI, CEREALI
CARNI ROSSE, RAFFINATI,
UOVA A (FRUTTA)
INSALATE,
RAVANELLI,
FORMAGGL 5 RAMOLACCIO,
CARNI < " ORZO SELVATICO
BIANCHE FRUTTA
BIRRA
(VINO)
v INSALATE
PESCE, FRUTTA,
MOLLUSCHI CEREALI FUNGHI,
INTEGRALI il
D’ARANCIO,
VINO

Principi di equilibrio tra i gruppi di alimenti
(da Il grande libro dell’Ecodieta - Carlo Guglielmo)

108



Aggiunge inoltre, che I'equilibrio tra i vari gruppi d’alimenti & variabile in funzione del modo di
vivere, e delllambiente nel quale si vive e questo ¢ il punto fondamentale. E’ appunto un equilibrio
dinamico Per ogni ambiente e stile di vita, c’e un cibo appropriato, che mantiene attivo ed in salute
'essere umano. Questa comprensione € un fattore di liberta, che ci aiuta a non chiudere il nostro
comportamento alimentare in steccati troppo stretti, ed a non cadere nel dogmatismo e nella
rigidita.

Possiamo pero affermare, che una civilta come la nostra, trova il suo equilibrio su alimenti meno
estremi, e piu facilmente equilibrati in termini Yin-Yang e che vivendo in queste condizioni, quando
si consumano alimenti posti verso le zone estreme dello spettro degli alimenti, si deve essere
notevolmente piu cauti.

D'altra parte, la consapevolezza che esistono punti di equilibrio diversi ci torna molto utile quando
€ necessario adattarsi a situazioni di vita non ottimali. Non sempre si ha la possibilita di disporre
del cibo migliore, o del tempo e della possibilita di cucinarlo a dovere. Si deve, in questi casi,
essere in grado di adattarci pur senza perdere il filo del nostro equilibrio anche usando alimenti piu
estremi.

Non lo potremmo protrarre all'infinito, ma del resto non & neppure possibile vivere sempre sulla
base di un equilibrio troppo ristretto.

Useremo, dunque, come base di un alimentazione quotidiana gli alimenti piu facili da equilibrare,
quelli posizionati verso il centro dello spettro Yin-Yang, ma ogni tanto ci sposteremo verso gli
estremi, senza per questo scivolare in una condotta alimentare priva di senso.

109



Le Cinque Trasformazioni dell’energia

In relazione agli alimenti

Come abbiamo indicato nella parte filosofica, la teoria delle Cinque Trasformazioni puo essere
applicata anche all’'alimentazione ed ai vari cibi.

La valenza energetica dell’alimentazione riguarda chiaramente anche la teoria delle Cinque
Trasformazioni.

Per non creare troppa confusione non daremo indicazioni di questo genere nei singoli alimenti, ma
tratteremo a parte le varie fasi con alcune indicazioni.

La teoria delle Cinque Trasformazioni puo essere applicata anche all’alimentazione ed ai vari cibi,
ma il suo utilizzo, vista la sua natura, € piu specifico e individuale, dunque anche piu complesso
rispetto alle valenze Yin e Yang che possono essere utilizzate in modo piu ampio e generalizzato.
Il primo criterio da seguire € quello di sospendere il consumo di alimenti che tendono a peggiorare
la nostra condizione. Dato che alcuni alimenti sono particolarmente dannosi per una determinata
fase energetica, questi devono essere eliminati dal consumo.

In un secondo luogo dobbiamo passare ad identificare quelli che possono invece ricoprire un ruolo
di sostegno, nutrimento o stimolazione.

Ci limiteremo percio ad indicare gli alimenti da evitare o limitare e quelli da usare.

- Fase Acqua

- Da evitare o limitare

Le bevande piu Yin, zuccherate, che contengono sostanze chimiche e consumate ghiacciate:
bibite gassate, gelati, vino. Birra, liquori, caffé, ect.

Cibi contenenti eccesso di sale, specie raffinato, ed anche quelli che creano ristagno come il cibo
animale ricco di proteine, grassi e sale.

- Da usare

Il grano saraceno e verdure a radice, come carota, bardana, radici amare, tarassaco, etc. Alghe.
Ma anche le verdure molto ricche di liquidi, come cetrioli, zucchini, pomodori (pomodori e cetrioli
presentano caratteristiche anche di Fuoco).

Hanno effetto rinforzante e stimolante: legumi come azuki, fagioli neri, dell’occhio, rossi.

Il sapore salato: dei sali minerali delle verdure e delle alghe.

Cottura: lunga con aggiunta di acqua, con poco sale.

Altre indicazioni: rilassamento, yoga, arti marziali, alpinismo. Proteggere la zona dei reni, tenendoli
al caldo.

- Fase Albero o Legnho

- Da evitare o limitare

L’energia Albero, leggera, espandente e ascendente, viene ostacolata da energia pesante, lenta e
discendente come proteine animali, specie formaggi e salumi, sale.

- Da usare

Grano, orzo, farro. Verdure che crescono verso I'alto come cipollotti, porri, carciofi e verdure a
foglie verdi come cime di rapa, coste, spinaci, biete. Germogli, sedano e broccoli, questi ultimi
appartengono anche alla fase Fuoco (le infiorescenze) e alla fase Terra (consistenza piuttosto
solida).

Il sapore acido: nelle verdure €& quello degli spinaci e delle biete. Il pomodoro essendo acidulo
presenta caratteristiche Albero oltre che Acqua e Fuoco.

Cottura: scottare con molta acqua

Altre indicazioni: Stretching, ballo, contatto con la natura, senso dell’humor, mente attiva e
creativa. Sauna.

110



- Fase Fuoco

- Da evitare o limitare

Alimenti che presentano caratteristiche estreme, molto Yin o molto Yang. Salumi, carne, dessert,
zucchero, gelati, latticini, spezie, etc. Soprattutto il consumo contemporaneo danneggia
particolarmente, ad esempio iniziare un pasto con antipasti e salumi (molto Yang) e finire con il
dessert o il gelato (molto Yin). Essi danno un’eccessiva stimolazione e creano
contemporaneamente depositi nel’organismo. In effetti, le malattie cardiovascolari sono aumentate
a dismisura da quando si é fatto uso indiscriminato di tali alimenti.

- Da usare

Mais, amaranto, quinoa. Verdure che crescono fino ad espandersi molto o che contengono cavita
al loro interno, per esempio alcuni tipi di lattuga, i peperoni ed i peperoncini, foglie e fiori di zucca.
Il sapore amaro: fa attribuire alla fase Fuoco le cicorie e la catalogna, che perd conservano
alcune caratteristiche dell’Albero, nel caso delle radici amare avremo un effetto combinato fra
Acqua e Fuoco e nel caso dei cipollotti amari avremo I'effetto combinato su Fuoco e Terra.
Cottura: saltare con olio.

Altre indicazioni: esercizio fisico, camminare, meditazione, yoga, tai chi chuan, danzare, jogging,
ridere, masticare.

- Fase Terra

- Da evitare o limitare

La fase Terra, energia discendente che si condensa, & soprattutto sensibile all'energia opposta,
alla dispersione energetica determinata, in particolare, dal sapore dolce dello zucchero. Tutti i dolci
molto Yin indeboliscono questa fase e in particolare quelli che combinano latte, panna, cereale
raffinato (farina) e zucchero. Anche il consumo regolare di cereale raffinato, soprattutto se unito a
condimenti grassi. Queste sostanze influenzano il funzionamento del pancreas ma indeboliscono
anche la milza e il sistema linfatico.

- Da usare

Miglio e verdure tondeggianti e dolci che si appoggiano al terreno: cipolle, cavoli, zucche, cavolo
cinese, carote, patate, rape, barbabietola.

Il sapore dolce: le carote svolgono un effetto marcato anche sulla fase Terra, oltre che su quella di
Acqua. Anche la barbabietola ha un sapore decisamente dolce.

Cottura: a vapore o bollitura breve.

Altre indicazioni: Esercizio fisico, shiatsu, bagni caldi, impacchi caldi al plesso solare, masticare,
avere orari regolari, attivita di cooperazione sociale.

- Fase Metallo

- Da evitare o limitare

Il Metallo & rappresentato da organi che, nel corso del loro normale funzionamento, producono
muco (ai polmoni serve per eliminare particelle estranee e all'intestino crasso per addensare e far
scorrere le feci).

Risulta danneggiata soprattutto da tutti gli alimenti che alterano la fisiologica produzione di muco:
in primo luogo latte, yogurt, panna, burro e latticini in genere, soprattutto combinati con zucchero e
farine per la produzione di dolci, ma anche semplicemente consumare caffellatte con biscotti o
cappuccino con brioche. Non eccedere con i sapori i piccanti.

- Da usare

Riso, le verdure fortemente contratte, come le foglie delle carote o del daikon, o il crescione, ed
anche le radici, con la loro crescita chiaramente direzionata verso il basso. Rapa e topinambur,
che hanno caratteristiche anche di terra.

Il sapore piccante:

Cottura: prolungate, al forno o stufati.

Altre indicazioni: Camminare ed esercizio fisico per favorire l'ossigenazione. Respirazione
profonda, Do-in, rinforzare i muscoli, applicazioni locali calde, condurre una vita socialmente attiva.

111



In relazione al corpo umano

Un utilizzo

estremamente interessante, del modello delle Cinque Trasformazioni, € stato fatto nella

M.T.C , che ha creato i vari collegamenti fra le cinque fasi con i meridiani energetici e di
conseguenza con le funzioni e gli organi del corpo umano.

Nel corpo umano, tutte e cinque le fasi sono viste come contemporaneamente presenti. Ogni fase
energetica plasma la materia vivente, nel corso dello sviluppo embrionale, conferendole le sue
caratteristiche.

Le principali correlazioni relative ai meridiani e ai vari organi sono le seguenti:

- Acqua

- Albero

- Fuoco

- Terra

- Metallo :

: meridiani : Reni e Vescica Urinaria

correlati anche a : le ghiandole surrenali, gli organi sessuali, | ‘orecchio e l'udito, le
ossa e i denti, la pelle (rispetto alla sua capacita di eliminare tossine).

: meridiani : Fegato e Vescica Biliare

correlati anche a : gli occhi e la vista, i muscoli, le articolazioni.

: meridiani : Cuore e Intestino Tenue - Ministro del Cuore e Triplice Riscaldatore

correlati anche a : gli occhi come mobilita, la lingua e la parola, la circolazione
sanguigna, il sistema immunitario.

meridiani : Milza Pancreas e Stomaco

correlati anche a : il tessuto connettivo, il sistema linfatico, la digestione.

meridiani : Polmoni e Intestino Grasso

correlati anche a : la pelle (per il suo ruolo di scambio e confine con I'esterno) e i peli, il
naso e l'odorato.

112



Direttive dietetiche

Piu di ogni altro approccio dietetico, come abbiamo detto, la macrobiotica apprezza e valorizza le
differenze individuali.

L’idea che sta dietro la dieta &€ semplice e si basa sui principi filosofici dell’equilibrio e dell’armonia:
i propri bisogni alimentari sono determinati dalla situazione geografica e climatica, dal livello di
attivita e dalla propria fisiologia.

Questi fattori, non genericamente tabelle caloriche e alimentari, sono di gran lunga i migliori criteri
da seguire in materia dietetica.

Inoltre un’alimentazione naturale, come quella macrobiotica, denuncia i dannosi effetti che i metodi
moderni di trattamento e di raffinazione dei cibi hanno sul nostro stato di salute fisico e mentale.
La macrobiotica € un modo di mangiare che rivaluta le tradizioni e che sottolinea i valori di integrita
e naturalita degli alimenti.

In effetti il regime alimentare macrobiotico, derivante da solide tradizioni alimentari giapponesi, puo
essere altresi riscontrato in tutte le alimentazioni tradizionali di base di ogni paese del mondo.
Infatti nessun sistema alimentare é stato sperimentato su tante generazioni come l'alimentazione a
base di cereali e del suo naturale complemento: le leguminose.

All'inizio dell’epoca storica i cereali rappresentavano la base dell’alimentazione umana fino al 1800
circa la persona adulta sana seguiva un regime alimentare a base di cereali integrali, verdure e
legumi, con quantita modeste di cibi di origine animale. Con la rivoluzione agricola dell’'ottocento e
l'industrializzazione dei primi del novecento, il consumo di cibi raffinati e di carne, che erano
prerogativa dei ricchi, venne estesa alle masse e il consumo medio di cereali da allora continuo a
diminuire. Nell'ultimo secolo la nostra alimentazione € diventata sempre piu artificiale e i cibi di
origine animale hanno conosciuto ampio sviluppo.

Proponiamo, qui di seguito, alcune indicazioni sugli alimenti da utilizzare, da limitare e da evitare e
una serie di norme, che sono fondamentali, per realizzare un’alimentazione piu equilibrata.

Gli Alimenti

La filosofia macrobiotica insegna che una dieta integrale € la via piu diretta verso la salute.

I modello alimentare di tutti i paesi industrializzati prevede circa il cinquanta per cento dei cibi
conservati, se non di piu; questo indica un consumo medio di circa quattro chilogrammi di additivi
chimici all’'anno, sotto forma di conservanti, coloranti artificiali, aromatizzanti e altri additivi.

Ma, come dimostrano la longevita e lo stato di salute dei popoli il cui regime alimentare contiene
pochi cibi conservati, 'uso degli additivi chimici risulta essere molto dannoso alla salute.

La dieta macrobiotica consiglia di mangiare cibi integrali, prevalentemente di origine vegetale, che
siano privi di additivi chimici.

Mangiare cibi che provengono dalla terra in cui viviamo favorisce le nostre capacita di adattamento
ai cambiamenti che avvengono intorno a noi.

Mangiare cibi tropicali in una zona temperata significherebbe ignorare il rapporto che il corpo ha
con I'ambiente, favorendo inconvenienti stagionali a carico della salute ma anche condizioni piu
gravi di malattia.

| cibi che crescono naturalmente nelle zone temperate, cioe cereali integrali, legumi, semi, verdure
e alcuni frutti, sono nutritivamente piu equilibrati per chi vive nella zona di produzione.

Nelle indicazioni alimentari macrobiotiche la maggior quantita di cibo possibile dovrebbe provenire
dalla zona in cui viviamo.

113



- L Cereali

| cereali sono uno degli alimenti portanti di un’alimentazione equilibrata, purché pero si tratti di
cereali integrali.

| cereali integrali vengono assunti cosi come sono, senza che venga tolta alcuna delle parti
commestibili (la crusca, il germe e I'endosperma), questo ci permette di assumere tutte le qualita
nutritive di questo alimento ricco di fibre, vitamine del complesso B, vitamina E, antiossidanti,
minerali, oligoelementi, grassi, fitoestrogeni ed anche energeticamente & un alimento piu vitale.

Un cereale raffinato apporterebbe solamente un elevato contenuto di carboidrati (zuccheri),
escludendo tutte quelle sostanze, eliminate nel processo di raffinazione, che sono utilissime per
I'organismo.

Alcuni studi in merito ci suggeriscono,ne parla anche Carlo Guglielmo nel suo libro dell’Ecodieta,
che converrebbe consumare anche cereali semi-integrali per non incorrere ad un eccesso di fibra
da cereale, comunque i cereali integrali devono senz’altro rappresentare una quantita intorno ai
due terzi del totale ed il resto puo essere parzialmente raffinato.

Quando si consumano nella loro forma integrale, € meglio preferire i chicchi ed in secondo luogo la
pasta e i fiocchi.

Quanto piu si utilizza il cereale cucinato in modo semplice, tanto pit se ne godono le proprieta
salutari.

Per quanto riguarda i “prodotti da forno” si consiglia I'utilizzo di
farine integrali e per la panificazione 'uso di lieviti naturali
(pasta madre).

| cereali di uso comune sono principalmente il riso, orzo, farro,
miglio, grano saraceno, avena, frumento, kamut , quinoa,
amaranto.

| cereali piu Yang sono il grano saraceno e il miglio;
caratteristiche intermedie hanno il riso integrale, 'orzo, I'avena,
il farro; invece piu Yin dei precedenti sono: la pasta |l
cous,cous, la quinoa, il riso semintegrale e il mais.

E’ il naturale completamento del profilo proteico dei cereali. | legumi sono particolarmente ricchi di
proteine di alta qualita, sono piu facilmente digeribili rispetto alle proteine animali, e vengono
fornite all'organismo senza grassi animali saturi.

Non & necessario consumare quantita imponenti di legumi per usufruire dei vantaggi nutrizionali da
loro apportati: due o tre cucchiai sono sufficienti ad integrare le proteine del cereale e a fornire
guantita significative di altre sostanze nutritive.

La loro cottura deve essere completa ed accurata, perché una cottura insufficiente diminuisce
l'utilizzazione delle loro proteine, e genera flatulenza.

Inoltre i legumi risultano, meno pesanti se sono consumati con i cerali in chicchi.

Per la scelta dei legumi da consumare possiamo attingere alla nostra cultura tradizionale che
annovera diverse varieta di legumi: lenticchie, ceci, vari tipi di fagioli, aggiungendo anche azuki e
fagioli neri.

Menzione particolare per ifagioli di soia, che vengono ampiamente usati soprattutto nelle
alimentazioni prive o scarse di alimenti animali.

La soia ha un contenuto di grassi e proteine piu elevato rispetto agli altri legumi, ma sono piu
difficili da digerire a causa di un enzima inibitore, la lunga cottura e la fermentazione dei fagioli
distruggono questo enzima.

La soia viene elaborata sottoforma di tofu, tempeh, miso, tamari, shoyu e numerosi altri derivati, tra
i quali latte, yogurt, panna, etc.

Il miso, il tamari e lo shoyu sono prodotti provenienti da vari processi di lunga fermentazione
(sono alimenti tendenzialmente equilibrati energeticamente), e vengono usati come condimenti
nell'alimentazione macrobiotica, il tofu e il tempeh sono ricavati dai fagioli della soia con
fermentazioni piu brevi (sono piu Yin), il loro uso viene consigliato in modo sicuramente non
assiduo ma alternato alle altre fonti proteiche.

114



| prodotti derivati dalla soia tipo il latte, lo yogurt, la panna sono stati introdotti con la diffusione
della macrobiotica o di alimentazioni naturali nel mercato occidentale. Teniamo presente che
guesti alimenti non sono propriamente tradizionali e di norma sono produzioni industriali, spesso
addizionate a zuccheri e grassi (energeticamente molto piu Yin dei precedenti), dunque si
consiglia un uso saltuario, tenendo conto di quelle che sono le indicazioni principali
dell’alimentazione macrobiotica.

- Merdure

La parola “vegetale” deriva dal termine latino che significa “in grado di vivere”, o di crescere,
vigoroso, vitale e pieno di energia. Come indica il loro nome, le verdure ci forniscono tutto lo
spettro di vitamine e di minerali di cui abbiamo bisogno per vivere e crescere in buona salute.

Le verdure devono essere presenti ad ogni pasto, scelte preparate secondo le necessita e le
stagioni.

Seguire la stagionalita e un fattore estremamente importante, un loro consumo fuori stagione non
e in equilibrio con i bisogni fisiologici legati al luogo.

Tra le verdure possiamo trovare un’ampia varieta di colori, sapori e di gusti.

Tagliate in modo diverso e cucinate secondo varie modalita, le verdure aggiungono freschezza e
leggerezza ai piatti di cereali e legumi. L’alimentazione macrobiotica prevede anche l'uso di piccole
quantita di verdure crude o conservate in salamoia.

Le verdure migliori sono chiaramente quelle coltivate in proprio: fresche, piene di sapore e prive di
fertilizzanti sintetici, ma purtroppo non € cosi consueto averle a disposizione, percio la scelta deve
ricadere su verdure coltivate biologicamente, meglio se provenienti da piccoli produttori della zona
in cui si vive.

La macrobiotica suddivide le verdure in tre gruppi principali:

- le verdure a foglia verde: sono importanti per molti motivi. Esse sono ricche di clorofilla
(aiuta la formazione di globuli rossi), vitamina C, calcio e minerali alcalini (neutralizzano
I'acidita eccessiva nel sangue). Le verdure verdi fresche sono disponibili per gran parte
della stagione e si possono trovare durante tutto I'anno. Sono particolarmente consigliate le
verdure a foglia verde dura come: broccoli, cime di rapa, vari tipi di cavoli. Vengono
solitamente consumate scottandole in acqua salata oppure in piccole quantita crude.
Presentano caratteristiche intermedie tra lo Yin e lo Yang.

- le radici: sono una buona fonte di vitamine e di minerali € hanno un alto contenuto di
carboidrati complessi. La carote, la cipolla, la rapa paragonate alle verdure a foglia verde,
richiedono un maggior impegno digestivo, in questo processo sviluppano calore e
migliorano la digestione provocando un maggior afflusso di sangue nella regione
addominale. Sono l'alimento ideale per il consumo nei mesi piu freddi e nelle zone
caratterizzate da un clima rigido. Hanno per I'appunto una valenza piu Yang.

- le verdure di superficie: da un punto di vista nutritivo le verdure che crescono alla
superficie, come le zucche e i cavoli presentano qualita intermedie tra le verdura a foglia e
le radici e costituiscono un ottimo alimento per I'inverno. Piu Yin sono le verdure che
crescono verso l'alto e in stagioni calde.

Alcune verdure sarebbero da evitare o comunque conviene porle in secondo piano rispetto alle
altre, hanno caratteristiche molto Yin:

- i pomodori, gli asparagi, le bietole, gli spinaci hanno un alto contenuto di acido ossalico che
inibisce I'assorbimento del calcio da parte dell’organismo;

- le zucchine, le melanzane, le patate, 'avocado se consumate regolarmente hanno un
effetto acidificante del sangue, specialmente se si vive nelle zone temperate.

115



Le verdure possono essere consumate anche in forma di germogli, i quali contengono quantita
elevatissime, rispetto alla pianta adulta, di sostanze molto utili al nostro organismo. | germogli di
crucifere e leguminose (broccoli, alfa-alfa, ravanelli, etc,) dovrebbero essere consumati, in ordine
di una o due forchettate, anche tutti i giorni.

Un ruolo protettivo, perché e stato dimostrato che
contengono antiossidanti in misura elevatissima, lo
svolgono le piante aromatiche, assai utilizzate nella nostra
cucina tradizionale mediterranea.

- La Frutta

La frutta dovrebbe essere consumata di preferenza lontano
dai pasti, per non interferire con il normale processo
digestivo: Puo diventare ingrediente di molti dolci naturali.
Preferire sempre frutta di stagione, cresciuta nei climi nel
guale si vive. Anche per la frutta vale lo stesso discorso
fatto per la verdura, l'importanza del consumo di un
prodotto fresco e biologico.

La frutta piu Yang € quella di rovo o che cresce a livello del terreno, more mirtilli, lamponi e fragole.
Una valenza intermedia & quella che cresce su albero nei nostri climi: mele, pere, pesche, susine,
albicocche, cachi, etc. L'uva € la piu Yin delle nostre varieta, frutta davvero Yin e quella che
proviene da climi piu caldi.

A completare la gamma dei principali alimenti di origine vegetale ci sono i semi oleaginosi, la
“frutta secca”, a cui appartengono le noci, le nocciole, le mandorle, i semi di sesamo e di girasole, i
pistacchi, etc. Contengono una vasta gamma di sostanze che svolgono azione preventiva, quali la
vitamina E (un potente antiossidante), sali di magnesio e potassio e fibre, sono ricchi di acidi
grassi omega 6. In un alimentazione in cui non si eccede nell’'uso di proteine animali e di grassi,
come la macrobiotica, € utile avvantaggiarsi dell'integrazione di tali alimenti.

Per secaoli, in tutto il mondo, sono stati raccolti per uso alimentare, i cinesi, gli irlandesi, gli inglesi i
canadesi, i russi, i sudafricani, etc., e i giapponesi che probabilmente ne mangiano piu di ogni altra
popolazione. In Italia il loro consumo lo ritroviamo storicamente nelle zone costiere.

Dal punto di vista alimentare sono fra i cibi piu nutrienti che esistono, oltre a contenere proteine e
vitamine, sono una fonte eccellente di sali minerali (calcio, ferro, iodio) ed oligoelementi.

| vegetali marini costituiscono una componente importante dell'alimentazione macrobiotica.

Viene consigliato un consumo regolare, aggiungendoli alle zuppe ed ai legumi, oppure come
ingrediente per la preparazione di insalate. Se ne deve usare una quantitd modesta, probabilmente
intorno ai 10-15 grammi la settimana.

Il consumo di latticini ha riguardato storicamente, quasi esclusivamente le popolazioni di razza
caucasica e, anche in questo caso, in misura molto minore dell'attuale. Ancora oggi, solo gl
occidentali moderni li consumano con regolarita e soprattutto le popolazioni Europee producono
latte quanto tutto il resto del mondo messo insieme, almeno quattro quinti della popolazione del
pianeta non li ha mai assaggiati o li consuma di rado.

Dobbiamo tenere inoltre presente che la produzione del latte storicamente non riguardava i bovini
e sicuramente non era cosi intensiva come oggi, essenzialmente riguardava I'allevamento delle
capre e delle pecore che si mantenevano da sole e che fornivano lana e carne soprattutto, e la
produzione di latte a favore dell’'uomo riguardava solo alcuni periodi dell’'anno.

Altra cosa non trascurabile & che il latte veniva consumato essenzialmente in forma fermentata,
perché era difficile la conservazione, € comunqgue in quantita limitate. In questa forma fermentata,
il latte & presente ancora oggi in molte popolazioni di paesi caldi, sottoforma di yogurt, bevande
fermentate e burro (prodotto con latte fermentato), questo ha il vantaggio di fornire grassi, senza la
presenza di lattosio(degradato nella fermentazione), a popolazioni con alimentazioni povere.

116



Come fonte di proteine, latte e latticini non sono alimenti né indispensabili né particolarmente
consigliati. Essi contengono elevate quantita di grassi saturi, in quantita molto superiore a quella
presente nella carne e nei salumi, e ben si sa quanto queste sostanze siano dannose per
I'organismo, in pil la sinergia delle sostanze in essi contenute favorirebbe altre alterazioni a carico
dei nostri organi.

Per quanto riguarda I'apporto di calcio e il rischio di osteoporosi si potrebbe decidere di consumare
latticini solamente tenendo in considerazione questo fattore, ma il consumo dovrebbe essere
limitato, occasionale e indirizzato soprattutto a bambini e giovani.

Teniamo presente che il consumo di latte non si limita alla sua forma piu pura o alla semplice
trasformazione in latticini, ma viene utilizzato in svariate preparazioni quali i gelati, la panna e
usato in cucina in molte ricette per dolci, creme, etc, e inoltre scisso nei sui costituenti (lattosio e
caseina) viene impiegato nell'industria per la produzione di un’infinita gamma di prodotti, dai
farmaci ai salumi, agli alimenti pronti e anche nella produzione di alimenti biologici e naturali.

Tutto questo sta ad indicare che il consumo di latte e latticini in una societa come la nostra é
€CCcessivo e puod essere inconsapevole e visto le considerazioni fatte fin qui se ne consiglia, a
seconda del proprio stile di vita, un uso ragionevolmente moderato se non nullo , decisamente piu
moderato dello stesso cibo animale diretto, con il quale non si deve di per sé esagerare.

Il cibo animale é entrato a far parte della nostra alimentazione, forse gia un paio di milioni d’anni fa.
Sembra, pero, abbastanza certo che la quantita consumata fosse piuttosto ridotta, salvo quando i
nostri progenitori si trovarono a vivere in ambienti molto freddi, e che si trattasse essenzialmente di
uova, insetti, molluschi, piccoli animali e solo raramente animali di grosse dimensioni.

Un punto forte del cibo animale consiste nella grande utilizzabilita delle proteine in esso contenute.
Peraltro, & possibile vivere unicamente di proteine vegetali che, se assunte e combinate in modo
appropriato, sono in grado di soddisfare le nostre esigenze. Percid da questo punto di vista il cibo
animale, benché utile, non é strettamente necessario. |l fatto principale € che il nostro fabbisogno
proteico non & molto elevato, e la nostra capacita di digerire le proteine & commisurato ad esso.
Un eccessivo consumo di proteine animali, ma anche di quelle vegetali, puo essere dannoso per il
nostro organismo. Anche per quanto riguarda la maggior parte dei grassi, il cibo animale si puo
considerare sostanzialmente di importanza secondaria, e persino capace di rivelarsi dannoso.
Inoltre il suo consumo da origine ad una tale quantita di acido urico da poter con facilita creare dei
problemi all’essere umano.

Sul lato della positivita, il cibo animale e un ottima fonte di vitamina B12, una sostanza prodotta
unicamente da batteri, ed é solo assorbita ed accumulata dall’organismo dell’animale. Altre fonti di
guesto tipo di vitamina, utilizzabile dal nostro organismo, non si trovano facilmente in altri alimenti
soprattutto visto lo stile di vita che conduciamo, sempre piu asettico.

Per quanto riguarda la quasi totalita dei minerali, le fonti vegetali sono di solito sufficienti, anche il
ferro, a differenza di quanto si crede, e abbastanza diffuso negli alimenti vegetali.

Si deduce, percio, che il cibo animale potrebbe essere escluso dalla nostra alimentazione anche
per lunghi periodi, integrandolo perd al bisogno con un consumo ragionato.

Il cibo animale migliore da consumare per la nostra fisiologia, sembra proprio, rappresentato dal
pesce e dai molluschi, le uova, e talvolta la carne di volatili, possono essere considerate un
integrazione meno frequente, ma ancora utile. Anche gli insetti sarebbero un ottimo cibo
d’integrazione, ma evidenti barriere culturali rendono molto improbabile un loro utilizzo nella nostra
alimentazione.

Un punto fondamentale nel cibo animale che integriamo € il metodo di allevamento e produzione
che risulta ancora piu importante che per gli alimenti di origine vegetale.

Le moderne tecniche utilizzano allevamenti intensivi, dove gli animali vivono in condizioni poco
naturali, nutriti con mangimi addizionati , farmaci e ormoni, percio € imperativo assicurarsi che
'animale sia di allevamento naturale, all’aperto, che si usino mangimi di qualita biologica.

In merito al consumo c’e un fatto interessante da considerare: meno si mangia il cibo animale,
meno lo si desidera. Se il resto dell’alimentazione é equilibrato, il desiderio di cibo animale
estremo, come la carne rossa o i salumi, sparisce da solo. Eliminandolo dalla propria
alimentazione abituale, sostituendolo in modo appropriato, a poco a poco l'abitudine e il desiderio
e ne vanno. Si notera, anche, che la qualita del proprio pensiero e delle proprie emozioni, oltre al
proprio fisico, migliora in modo evidente.

117



Non esistono dubbi in merito al fatto che I'essere umano non ha mai consumato, nel corso della
sua evoluzione, una qualita e una quantita di zucchero paragonabile e quello attuale. La fonte
principale di zuccheri &€ sempre stata rappresentata principalmente dalla frutta, lo zucchero invece
presente sulle nostre tavole oggi € il saccarosio.

Nel corso degli ultimi due secoli, il consumo di zucchero e costantemente aumentato fino a
raggiungere, durante gli ultimi decenni, un ritmo vertiginoso.

Il consumo di zucchero e dolci, date le abbondanti calorie che essi forniscono, induce un senso di
sazieta che va necessariamente a scapito di quello di altri alimenti ricchi di sostanze nutritive utili.
E’ stato rilevato che gli individui che consumano piu zucchero sono anche quelli che introducono
con l'alimentazione meno micronutrienti essenziali tra i quali il calcio, ferro, zinco, magnesio,
fosforo, vitamine, acido folico.

In realta questo effetto sulla sazieta non si presenta quando lo zucchero & assunto in una
bevanda, pensiamo aquesto punto aquanto zucchero ingeriamo nella giornata attraverso
bevande zuccherate, succhi di frutta, caffe, the, liquori.

Il saccarosio, che €& lo zucchero comunemente usato, a causa della sua struttura viene
metabolizzato dal corpo favorendo la produzione di grassi, cosi il consumo di zucchero da origine
ad un aumento dei trigliceridi, inoltre I'effetto sui lipidi € aggravato dal fatto che, allo stesso tempo,
esso riduce la quantita di HDL (colesterolo buono).

Il consumo di zucchero causa anche un aumento dell’'escrezione di calcio attraverso le urine,
questo puo causare calcolosi renale e lo sviluppo dell’'osteoporosi.

Esistono numerosi altri effetti dannosi a carico dell’organismo implicabili al’eccessivo consumo di
zucchero, che non staremo ad elencare, ma I'elemento forse piu grave di tutti € il ruolo, ritenuto
sempre piu importante, che questo consumo smodato ricoprirebbe nell'insorgenza di alcune delle
piu diffuse forme tumorali.

Quando si sente il desiderio di sapore dolce, I'opzione migliore in assoluto sarebbe consumare
unicamente frutta di stagione. In questo modo si assumono gli zuccheri nella loro forma piu
naturale, ed insieme a fibre, vitamine e molte altre sostanze utili.

Realisticamente, pero, puo risultare quasi impossibile, sulla base delle nostre abitudini alimentari
e del nostro stile di vita, abolire totalmente i dolci. Quando se ne consuma, percio, bisogna fare
molta attenzione alla loro qualita, eliminando lo zucchero raffinato.

Resta una discreta gamma di dolcificanti fra i quali scegliere, e bisogna farlo tenendo conto di vari
aspetti che li riguardano:

- Lo zucchero integrale: alcune varieta meno raffinate di altre, e che si presentano sotto
forma di blocchi di colore scuro possono essere utilizzate in modo proprio occasionale,
valutando che esso presenta solo minime differenze nutrizionali in piu rispetto a quello
raffinato, mantenendo la percentuale di saccarosio contenuta di poco inferiore.

- Il fruttosio : & un prodotto raffinato e non si comporta in modo tanto differente dallo
zucchero bianco nei confronti del nostro organismo. Allo stato naturale, lo troviamo
contenuto nella frutta, ma le quantita ingerite sono minime e in piu gli altri componenti
contribuiscono a modularne il metabolismo.

- Sciroppo d’agave: I'agave € una pianta le cui foglie sono ricche di fruttosio. Il processo di
raffinazione per ottenere il succo elimina anche tutte le sostanze contenute, percio il
risultato e fruttosio diluito in acqua.

- Il malto di cereali: & un prodotto dolcificante ottenuto utilizzando gli enzimi che si
sviluppano nel corso della germogliazione dei cereali, in particolare quella dell’orzo.
Aggiungendo dellorzo germogliato ad un cereale cotto, gli enzimi ne trasformano
gradualmente gli amidi in zuccheri pit semplici. Cuocendo, filtrando e concentrando questa
preparazione, si ottiene uno sciroppo denso, simile al miele, che puo essere utilizzato come
dolcificante. Questo e il metodo tradizionale per produrre malto di cereale ed € il risultato
pit equilibrato dal punto di vista nutrizionale, ma puo essere ottenuto anche con l'utilizzo di
enzimi purificati e amido di cereale ottenendo, pero, un effetto meno equilibrato.

118



Il malto di cereali tradizionale e essenzialmente maltosio ed & esente da fruttosio, in piu
contiene una discreta quantita di minerali (calcio,ferro,magnesio), vitamine del gruppo B e
persino proteine. Si tratta quindi di un dolcificante moderatamente raffinato, in confronto
agli altri disponibili, e quello tradizionale & prodotto secondo un procedimento del tutto
naturale. Il malto di riso integrale e quello d’orzo, ottenuti tradizionalmente, sono i piu adatti
ad un uso regolare e sono anche quelli che hanno una valenza piu Yang.

- Il Miele e Sciroppo d'acero : sono altri due dolcificanti naturali utilizzati da molto tempo.
Entrambi, tuttavia, contengono una quantita di zuccheri semplici (fruttosio e saccarosio)
davvero elevata per essere considerati di uso comune. Sono relativamente ricchi di
vitamine e minerali. In effetti essi sono tradizionalmente utilizzati come rimedi naturali piu
che come dolcificanti. Possono essere consumati ogni tanto, aggiungendo cosi varieta alla
scelta del dolcificante.

Per noi occidentali moderni ¢ difficile capire che il sapore di un alimento & una forma di energia
0,se si preferisce, una ben specifica informazione fornita dall’organismo, che risponde attivando o
deprimendo sistemi corrispondenti. Si pud, pero, comprendere che 'uso di qualsiasi dolcificante, &
un forzatura alimentare che ha avuto origine in tempi molto recenti e va tenuta sotto controllo.
Persino il malto di cereali, la scelta migliore in fatto di dolcificanti, innalza potentemente la glicemia
ed ha altri effetti negativi.

Quando si consumano dolci, anche se naturali e dolcificati con malto, bisognerebbe ridurre la
guantita di cereali nello stesso pasto, si pud abbinare ad un piatto proteico o a delle verdure.
Meglio di tutto sarebbe comunque consumarli da soli.

La fermentazione & un processo che si avvale di specifici ceppi di batteri, funghi o lieviti, per
migliorare gli alimenti sia sotto il profilo del sapore sia sotto quello del valore nutritivo.

Il gran numero di effetti positivi legati alle fermentazioni alimentari ha fatto si che questa tecnica si
sia diffusa in tutto il mondo gia dall’antichita piu remota, ed abbia interessato quasi tutti i cibi
disponibili.

Essi rinforzano la flora batterica intestinale, migliorando I'assimilazione degli alimenti e la risposta
immunitaria a livello dell'intestino.

Attualmente sono ancora relativamente poco conosciuti, ma rivestono un importanza strategica per
chi segue un alimentazione naturale.

Si puo effettuare il recupero di fermentazioni piu semplici, che riguardano le verdure sotto acqua e
sale, i cosiddetti “insalatini”, facili anche da realizzare in casa, un esempio sono i crauti.
L’alimentazione giapponese presenta delle caratteristiche molto interessanti in questo senso, ed e
per questo che nell’alimentazione macrobiotica troviamo questi cibi fermentati prodotti con soia,
cereali, verdure ed anche frutta. Il miso e salsa di soia (tamari o shoyu) tradizionali, sono la punta
elevata di quest’arte, senza dimenticare le prugne umeboshi, ne & consigliato il loro consumo
regolare nella dieta macrobiotica. Gli ingredienti e i procedimenti di produzione tradizionale, ne
fanno prodotti tendenzialmente equilibrati dal punto di vista dello Yin e dello Yang.

Olio di sesamo e di oliva sono i principali condimenti grassi da utilizzare nel nostro clima. Gli altri
oli di semi sono da utilizzarsi con minore frequenza. Ad ogni modo, & imperativo che tutti gli olii
siano spremuti a freddo, per conservare le loro proprieta nutrizionali originarie, ed evitare di
svilupparne altre nocive.

Per quanto riguarda il sale, conviene preferire il sale marino integrale che, a differenza di quello
raffinato, contiene una vasta gamma di oligoelementi.

Aceto di riso o talvolta di mele sono da preferire a quello di vino, per il loro minore grado di acidita.
In alternativa si puo usare il succo di limone e I'acidulato di umeboshi.

119



La quantita del sale e dell'olio &€ cambiata molto con I'avvento della produzione industriale

Il consumo di sale € aumentato molto nei tempi moderni, dovuto anche alla crescita del consumo
di salumi, formaggi stagionati, cibi conservati e precotti, tutti molto ricchi di sale.

Il consumo generalmente consigliato di sale va da mezzo a due grammi al giorno in totale, la
guantitd comunemente usata puo raggiungere anche i sei grammi o piu

Anche il consumo dell’'olio € aumentato vertiginosamente, in origine i grassi vegetali erano assunti
nel contesto del seme e del frutto che li conteneva, senza la raffinazione determinata dal processo
di estrazione, e questo era ed & ancora il modo migliore per usufruire di questa sostanza, perché
cosi facendo I'olio lo si accompagna a minerali, proteine, vitamine, carboidrati, in un insieme
completo ed abbastanza equilibrato.

Viene indicato, percio, un consumo minore di olio, integrando nell’alimentazione I'uso di semi
oleaginosi.

Possono essere integrati altri tipi di condimenti, poco conosciuti dalle nostre tradizioni, ma
altrettanto gustosi ed anche salutari: Miso, Salsa di soia (tamari o shoyu), Gomasio, Tekka ,
Prugne Umeboshi.

- Bevande

Le bevande saranno rappresentate prima di tutto da acqua pura.

Oggi viene spesso fornita I'indicazione di bere
tanto “almeno due litri di acqua al giorno”. Si
tratta di un indicazione che puo essere sia
giusta sia sbagliata. E’ corretta se la persona
sta seguendo una alimentazione “ moderna”,
ricca di alimenti animali, dolciumi e altri cibi
che richiedono al nostro organismo di smaltire
parecchie tossine. Ma non lo é altrettanto se la
persona sta seguendo un’alimentazione
naturale come quella proposta, perché molti
degli alimenti utilizzati contengono gia
abbondante acqua al loro interno.

Se si segue un alimentazione equilibrata,
conviene bere quando e quanto se ne ha
voglia, e non bere se non se ne ha voglia,
come e del tutto naturale.

A parte I'acqua, sono molto apprezzabili tutte le tisane digestive tradizionali, come il timo, la salvia
o il finocchio. Particolarmente adatti sono il the kukicha e il the bancha, due the che presentano
naturalmente un bassissimo contenuto in teina. Il the Mu e il caffe di cereali sono yang, e
maggiormente adatti al periodo invernale. Vari tipi di “latte” di soia o cereali oppure i succhi di frutta
sono molto yin, e pertanto non sostituiscono le bevande di base.

Birra a fermentazione naturale, non pastorizzata e senza aggiunta di zucchero, e vino di buona
qualita, possono essere consumati ogni tanto e con moderazione.

Il caffé in Italia & una tradizione radicata, ma risulta essere un alimento “estremo”, se si sceglie di
consumarlo, almeno che sia senza dolcificanti. Una scelta migliore per un consumo quotidiano di
una bevanda stimolate € il the verde.

120



* Piccalo.al io.di al : hiotici citati -

Miso

Tamari
e Shoyu

Azuki

The Kukicha

The Mu

Gomasio

Umeboshi

Tekka

condimento prodotto dalla fermentazione, per due anni, di fagioli di soia e sale,
spesso con l'aggiunta di un cereale. Si utilizza per preparare salse o come
sostituto del dado da brodo, senza farlo cuocere. Non si deve aggiungere altro
sale perché é gia salato.

il tamari € la salsa di soia vera e propria, prodotta con fagioli di soia, sale ed
acqua, fermentati per circa due anni. Ha un sapore molto intenso. Lo shoyu é
un salsa di soia piu leggera meno salata, prodotta con I'aggiunta di frumento agli
stessi ingredienti del tamari. E’ assolutamente necessario utilizzare la vera salsa
di soia, fermentata naturalmente secondo il metodo tradizionale, che é reperibile
nei negozi di alimenti naturali. La salsa di soia commerciale, infatti ormai &
prodotta con procedimenti che ne alterano le caratteristiche.

fagioli di soia di colore rosso scuro.
Sono noti con il nome giapponese
perché la qualita piu pregiata viene
dal Giappone.

puo essere utilizzato come bevanda
abituale € composto essenzialmente
da rametti tostati della pianta del the.
Non contiene teina e purine.

utilizzato come bevanda e
all'occorrenza come rimedio. Da uno
studio di Gorge Ohsawa che
basandosi su una ricetta tradizionale
giunse ad elaborare  questa
preparazione equilibrata. Contiene 16 erbe dlfferentl tra le quali in ginseng.

semi di sesamo tostati e sale marino, pestati assieme in un mortaio. Viene
utilizzato come condimento al posto del sale

sono particolari albicocche giapponesi. Raccolte quando sono ancora acidule,
sSono stagionate per un anno sotto sale. Si utilizzano per accompagnare le
verdure, per creare salse, e per la preparazione di vari rimedi tradizionali.

prodotto con la lunga cottura di miso con radici. Si utilizza in piccole quantita, per
condire i cereali.

121



Norme fondamentali

- Come e quando mangiare

Come mangiare € importante quanto cosa mangiare. Un cibo di eccellente qualita mangiato da
arrabbiati diventa dannoso, mentre un cibo di scarsa qualita mangiato con gratitudine ed in buona
compagnia diventa migliore. L'ideale € mangiare in serenita ed allegria, senza televisione o
discussioni, masticando bene. Se non c’é tempo a sufficienza, e meglio mangiare meno, ma farlo
con calma.

La distribuzione dei pasti nel corso della giornata € una questione molto personale. C’é chi affronta
meglio la giornata facendo un’abbondante colazione, e chi preferisce stare digiuno al mattino. Si
deve scegliere in funzione del risultato, non di una teoria, perché i bisogni di ognuno sono molto
personali. Probabilmente, con la vita che la maggior parte di noi conduce, conviene mangiare in
modo piu leggero a mezzogiorno. Per un adulto, & di solito sufficiente consumare solo un poco di
cereale e verdure e in modo piu abbondante la sera, consumando un pasto piu ricco di proteine e
grassi, riducendo di conseguenza i cereali.

Ma ci sono molti equilibri possibili, ed ognuno deve scoprire il suo. Molto dipende anche dall'attivita
che compie nel corso della giornata.

Due cose, pero, valgono per tutti.

La prima é che ci si deve sforzare di andare a dormire almeno due o tre ore dopo aver terminato
la cena, a digestione terminata. In caso contrario, I'organismo fara maggiore fatica ad utilizzare
correttamente il cibo consumato.

La seconda € che ogni boccone deve essere masticato a dovere, al minimo 30-50 volte. Se si €
ammalati, conviene masticare anche di piu.

Un altro fattore importante é trovare la quantita necessaria al nostro organismo in relazione ai
nostri bisogni.

Per appagare I'appetito e i sensi mangiamo cio di cui siamo golosi e quello che ci attira
maggiormente, rischiando di mangiare in eccesso oppure sull’onda dell’ “essere in linea a tutti i
costi” non assumiamo cibo per poi abbuffarci stanchi delle privazioni.

Un alimentazione non pu0 essere considerata equilibrata se risulta eccessiva tanto
gualitativamente che quantitativamente, la quantita pud cambiare la qualita.

Ohsawa diceva che & la guantita che premia, cio che é gradevole lo diviene meno se la misura e
sorpassata, il desiderabile diventa ripugnante se si eccede.

- L’'importanza della cucina

A differenza di una generica cucina “naturale” nella quale si sostituiscono in modo superficiale
degli ingredienti “innaturali” con altri “naturali “ o biologici, la cucina macrobiotica & quella che
comprende ed utilizza a fondo I'energia di tutti gli alimenti, nonché dei metodi di preparazione e di
cottura, in modo consapevole e creativo. Il risultato € un cibo vivo, in grado di comunicare vitalita e
capacita di adattamento.

Se non si sa cucinare bene, esaltando tutto cid che i semplici alimenti naturali possono offrirci in
fatto di sapore ed energia vitale, si finisce ben presto per sentire il bisogno di reintrodurre
nell’alimentazione alimenti squilibrati e nocivi.

L’importanza della cucina non deriva soltanto dal soddisfare il desiderio di un cibo gustoso e
stimolante, ma dal fatto che il modo di cucinare modifica ed influenza le caratteristiche del cibo,
giungendo a trasformarlo in profondita.

Una prima valutazione che si puo fare, considerando il principio Yin-Yang, nel campo delle
preparazioni alimentari, é la differenza tra cibo crudo e cibo cotto, si puo affermare che il cibo
crudo € piu Yin del cibo cotto. Da questa prima suddivisione risulta che, all'interno di ogni categoria
d’alimenti, esistono varie gradazioni d’effetto Yin- Yang, in funzione della loro preparazione, e che
tali gradazioni sono essenziali per creare I'equilibrio complessivo.

122



Riassumiamo con un schema le principali cotture Yin-Yang.

Scottare Cuocere a Saltare Cuocere Stufare Cuocerea Friggere Cuocere al
vapore, brevemente lentamente conolio pressione forno
Bollire : con olio 0 acqua
| I | | | I | |
I I | I I | | [
YIN YANG

(da Il grande libro dell’Ecodieta — Carlo Guglielmo)

Per comprendere davvero questo fondamentale argomento, si possono consultare i vari ricettari
sull'arte culinaria macrobiotica, ma si consiglia a tutti di imparare il modo di cucinare frequentando
dei corsi o servendosi dei consigli di cuochi macrobiotici esperti, per apprendere in modo
pratico,assaggiando anche gli alimenti che vengono preparati.

- Ad ognuno la sua alimentazione

Le regole vanno sempre adattate alle circostanze e devono trasformarsi in concrete applicazioni.
Le indicazioni fin qui date sono valide, in termini generali, per la maggior parte delle persone che
vivono in un clima temperato, e che conducono una vita di medio dispendio energetico.

Gli adattamenti devono essere condotti in funzione di due ordini di fattori: quelli che derivano
direttamente dalle caratteristiche fisiche dell'individuo, e quelli che derivano dall’ambiente in cui
egli vive e dallo stile di vita che pratica.

| individuall
Fattori individuali su cui porre I'attenzione sono i bambini, gli anziani e le donne in gravidanza, in
guesti casi si necessita di consigli specifici da parte di persone con estrema competenza.

Un altro fattore individuale & il sesso, 'uomo e la donna hanno bisogni nutrizionali piuttosto
differenti ed anche energeticamente hanno delle valenze diverse, il fatto di non riconoscerli ed
assecondarli puo creare problemi sia di ordine fisico sia psicologico.

L’organismo della donna sembra progettato per ottimizzare le risorse disponibili meglio di quelle di
un uomo, e I'esperienza ci insegna che le donne necessitano di un cibo piu povero di quello del
maschio, per stare bene e attive.

Gli uomini hanno bisogno di consumare piu grassi e proteine di origine animale, del resto sono
danneggiati molto piu rapidamente delle donne dal consumo di uno Yin forte, come dolci e gelati.
Questo non vale assolutamente per tutti, ma & senz’altro vero per la stragrande maggioranza dei
casi.

Un fattore individuale da considerare e anche la valutazione energetica del singolo soggetto in
relazione allo Yin e allo Yang e alla Teoria delle Cinque Trasformazioni.

Anche i fattori ambientali sono estremamente importanti per un adattamento equilibrato
dell'alimentazione.

Un’alimentazione che tenga conto di cio, propone di sostenere I'organismo in questo processo
naturale. Purtroppo l'alimentazione moderna di oggi si mantiene essenzialmente uguale durante
tutto I'anno, e questo diventa fonte di squilibrio.

Il clima modifica profondamente il funzionamento del nostro organismo, e cio si riflette sulla nostra
vitalita e sul nostro comportamento. Un clima freddo, considerato Yin, tende a creare Yang, cioé
contrazione dei tessuti e predisposizione ad essere attivi, anche perché cio aiuta a sviluppare
calore. Un clima caldo, Yang, crea invece Yin sotto forma di rilassamento ed espansione dei
tessuti, e la tendenza ad essere meno attivi.

Di conseguenza lo Yin della stagione fredda crea , infatti, verdure e frutta yang piu compatte e
povere di potassio, mentre la stagione calda ne produce di molto piu Yin.

123



Quando viviamo in un clima e in una stagione piu freddi consumeremo una quantita un po’
maggiore di cibo animale (Yang), e di grassi, che producono calore. Questi ultimi pero,
presentando caratteristiche molto Yin, saranno consumate principalmente in modo piu Yang, cioe
in cottura con gli alimenti, mentre la quota cruda sara un poco ridotta. La frutta e la verdura , nei
periodi freddi, la consumeremo prevalentemente cotta, poiché quelle crude hanno un effetto
rinfrescante Yin.

Insomma, dovendo bilanciare un clima piu Yin, tutta la nostra alimentazione sara sintonizzata un
poco piu verso lo Yang, nei climi e nelle stagioni piu calde si fara 'opposto, consumando
pochissimo cibo animale ed aumentando le insalate e la frutta cruda.

Del resto il nostro organismo stesso ci chiede di apportare queste modifiche all'alimentazione, se
lo stiamo ad ascoltare.

Teniamo comunque presente, nell'applicare queste indicazioni, che una volta si viveva molto piu
esposti ai rigori del clima e della stagione, soprattutto in inverno oggi gli impianti di riscaldamento
ed indumenti piu caldi ci proteggono gia in modo efficiente.

- Attivita fisica e intellettuale

Attivita fisica ed intellettuale determinano bisogni nutrizionali ed equilibri Yin-Yang differenti per
poter dare il meglio delle nostre possibilita.

Un'intensa attivita fisica, sia per lavoro che per sport, richiede un apporto leggermente piu elevato
di proteine, sia di origine vegetale che animale, perché necessita anche di altri fattori Yang che é
difficile trovare nel cibo vegetale.

Sul versante opposto, un’alimentazione pulita e centrata consente di stare meglio quando si
conduce una vita sedentaria, e favorisce I'attivita mentale e lo studio. Il cibo deve essere
maggiormente di qualita vegetale, ed € meglio ridurre grassi e proteine a favore dei carboidrati a
lenta combustione contenuti nei cereali integrali. Un elemento che diventa assolutamente vitale,
guando si fa poca attivita fisica, & la masticazione. Una buona masticazione migliora ed abbrevia la
digestione. E’ owvio che sara anche molto utile mangiare di meno in assoluto.

- Ambiente di vita

In un ambiente di vita tranquillo e naturale, 'organismo richiede molto meno cibo materiale, ed
anche meno stimoli mentali, per funzionare bene. Infatti, esso € gia nutrito dall’energia fornita dal
sole e da quella presente nell'aria e nel suolo, oltre che dal fatto stesso di condurre una vita piu
tranquilla ed armonica. In questo contesto 'alimentazione diventa spontaneamente piu essenziale
e pulita, centrata su alimenti piu equilibrati. L'unione di un cibo semplice con un sano ambiente
naturale é effettivamente in grado di trasformare profondamente la nostra percezione e visione del
mondo. Tuttavia se adottiamo la stessa alimentazione nel mezzo di una citta rumorosa ed
inquinata, diventiamo incapaci di sopportare lo stress di un ambiente tanto squilibrato. In qualche
modo per vivere nello squilibrio bisogna saper giocare di piu sugli estremi, mangiare in modo piu
aperto, basarsi su sapori piu forti e superficiali. Insomma mangiare da eremita nel centro di Milano
e un controsenso. Certo non si deve esagerare ed uscire dai confini di una sana alimentazione
naturale.

Infatti, la citta e il lavoro intellettuale intenso unito a stress, piu la mancanza d’aria pulita, di sole
ed energia naturale, e mettiamoci anche la scarsa attivita fisica, sono situazioni molto estreme, da
trattare con rispetto ed intelligenza e non devono essere prese alla leggera. Bisogna
assolutamente studiare la cucina, in modo da riuscire a seguire un’alimentazione che ci protegga e
ci sostenga anche nel mezzo di un ambiente cosi poco adatto alla vita umana, e a parte cio,
bisogna anche essere pronti a seguire la nostra intuizione “pit sana”, quando ci invita a cercare
gualcosa di diverso dal solito.

- Come cambiare I'alimentazione

| fattori che inducono ad un cambio alimentare, e in questo caso ad avvicinarsi ad un
alimentazione macrobiotica, possono riguardare principalmente due ragioni: la sofferenza di
disturbi dei quali vogliamo liberarci, oppure semplicemente il desiderio di migliorare la propria
alimentazione e con essa la qualita della propria vita.

124



Nel primo caso conviene assolutamente rivolgersi ad una consulenza di una persona
estremamente esperta, che ci consigliera e ci seguira in relazione ai nostri bisogni, la nostra
necessita potrebbe riguardare un cambio rapido e radicale delle nostre abitudini alimentari e, di
conseguenza ,una gestione degli effetti che si verranno a presentare.

Se il nostro desiderio & invece quello di cambiare la nostra comune alimentazione in un’altra piu
naturale, la fase di transizione &€ comunque estremamente importante e delicata, e va affrontata
senza fretta; anche qui sarebbe meglio essere seguiti e consigliati da una persona piu esperta,
altrimenti le difficolta incontrate possono, in alcuni casi, persino indurre ad abbandonare il
tentativo di alimentarsi meglio.

Conviene percio procedere, “ sgrossando” dapprima I'alimentazione, liberandola dagli alimenti piu
estremi e squilibrati, sostituendoli con altri con caratteristiche piu equilibrate, e introducendo via via
gli alimenti nuovi ed ancora sconosciuti.

E’ inoltre chiaro che se si cerca di stabilire con il puro intelletto, sulla base di quanto detto fin qui,
come bisogna mangiare in funzione di tutte le variabili che abbiamo citato, si finisce per perdere la
testa. E’ questione di utilizzare queste indicazioni in modo intuitivo e flessibile, spontaneo, e questa
€ una cosa che si riesce a realizzare solo nel tempo.
Il problema & che un cibo sbagliato
consumato per molti anni o peggio, fin
dall'infanzia, ci fa smarrire la sensibilita nei
confronti del nostro organismo, se a questo
si aggiunge una cultura poco o nulla in
contatto con i ritmi naturali, si arriva
facilmente a sviluppare una profonda
insensibilita.  Bisogna interrompere |l
consumo di questo cibo almeno per un po’
di tempo prima di veder riapparire la nostra
innata sensibilita. Si deve perseverare,
mirando a sviluppare il buon senso e la
capacita di orientarsi, e le cose, prima o
poi, trovano il loro posto.

La cosa migliore €& adottare la dieta
macrobiotica con un atteggiamento di
fiducia e senza fretta, senza costringersi a dover esercitare continuamente una forte autodisciplina
con conseguentemente irrigidimento, che & proprio il contrario di cio che la macrobiotica propone.
Michio Kushi affermava che la macrobiotica,in ultima analisi, & il buon senso verso il cibo.

Per George Ohsawa occorre sviluppare “il senso dell'avventura”.

Il nutrimento non é solo fisico, ma anche spirituale, se si € compreso cos'¢ il cibo.

Altrimenti diventiamo dei passivi meccanicisti seguaci dei testi e ricettari macrobiotici e andiamo
ripetendo a memoria che: il riso fa bene ai polmoni, il grano al fegato, i fagioli azuki ai reni, e che
un cibo e troppo Yin o troppo Yang e non va consumato.

I modello alimentare

A partire da G. Ohsawa, con i suoi “10 regimi alimentari”, a M, Kushi, con la sua “dieta standard”
fino ad arrivare ai citati Carlo Gugliemo, con la sua “ecodieta” e Martin Halsey, con il suo “cibo per
un mondo leggero”, senza escludere nessun altro, si & cercato di stilare comunque dei modelli
alimentari che comprendessero tutte le norme fin qui citate, questo per facilitare, soprattutto
inizialmente, I'impostazione alimentare.

Non vogliamo addentrarci in queste descrizioni, e rimandiamo il loro approfondimento alle svariate
pubblicazioni che loro hanno prodotto.

Il nostro scopo € quello di aver cercato di dare informazioni generali a proposito degli alimenti e del
loro consumo, questo per poter creare piu consapevolezza delle indicazioni macrobiotiche
alimentari evidenziando la loro origine da un concetto filosofico macrobiotico, che non é
assolutamente diverso dalla tradizionalita, dalla naturalita e dal normale fluire delle cose.

125



NON SOLO ALIMENTAZIONE

Quando parliamo di alimentazione, il nostro comune modo di intendere le cose, ci limita a pensare
solo al cibo ed eventualmente a come consumarlo. Questo perché la nostra visione é ristretta al
mondo meccanicista, che considera le cose solo dal punto di vista materiale.

Come abbiamo precedentemente, il pensiero macrobiotico ha una visione piu completa dell’'uomo
e di cio che lo circonda, considera il cibo come energia e come uno dei nostri principali “nutrienti
energetici”, ma altri fattori intervengono in questo processo quali il modo di respirare e il modo di
vivere la vita di ogni giorno.

In effetti una lettura “occidentale” della macrobiotica, rischia di non fare comprendere il concetto
fondamentale che per trasformare la vita di un uomo dobbiamo si cambiare I'alimentazione, ma
per alimentazione dobbiamo intendere ogni cosa, ogni fenomeno e ogni vibrazione che entra in
suo contatto. A questo punto l'alimentazione € la nostra musica, la lettura, lo sport, I'aria, il colore,
etc.

Altrimenti, al posto di apprendere una meravigliosa dialettica che in modo semplice puo aiutarci ad
abbracciare iI mondo, rischiamo di rinchiuderci nel ghetto di un rigido “determinismo della
forchetta”.

Infatti Michio Kushi nella sua “ Dieta Standard”, dopo tutte le indicazioni alimentari, propone una
serie di pratiche che ci pare interessante proporvi:

“Per riacquistare e mantenere la salute e la felicita, si raccomanda le seguenti pratiche:

1) Cerchiamo di vivere felici, senza preoccuparci delle nostre condizioni, € manteniamoci attivi
si mentalmente che fisicamente.

2) Nutriamoci di sentimenti di gratitudine per ogni cosa e per ogni persona, ed offriamo il
nostro ringraziamento prima e dopo ogni pasto

3) Quando é possibile, cerchiamo di coricarci prima della mezzanotte e alzarci presto la
mattina

4) Evitare di indossare direttamente a contatto della pelle indumenti sintetici o di lana, cosi
come di adornarci le dita, i polsi e il collo con un numero eccessivo di ornamenti metallici.

5) Se la propria robustezza lo consente, si vada spesso all'aperto vestiti semplicemente, se
possibile scalzi. Nelle belle giornate, cercare di camminare scalzi e sul terreno.

6) Cercare di mantenere la propria casa in ordine

7) Si avvii e si mantenga un’attiva corrispondenza con i genitori, fratelli e sorelle, parenti,
insegnanti ed amici, estendendo loro il nostro affetto e la nostra amicizia

8) Si evitino bagni e docce prolungati, salvo nel caso che si siano consumati troppo sale o
cibi di origine animale

9) Ogni mattina e ogni sera, prima di andare a letto, strofinare tutto il corpo con un
asciugamano bagnato caldo, o anche asciutto, fino ad arrossare la pelle. Se cio non e
possibile, limitarsi a farlo per lo meno alle mani e ai piedi, dito per dito.

10) Evitare l'uso di cosmetici profumati chimicamente

11) Se le proprie condizioni fisiche lo permettono, si cerchi di fare dell’esercizio fisico vigoroso,
regolarmente, che comprenda attivita come il pulire i pavimenti, le finestre, lavare i panni ed
anche lo yoga, le arti marziali, lo sport ed altre forme di esercizio sistematico.”

E’ chiaro, che queste indicazioni devono essere interpretate tenendo conto delle origini e della

realta culturale di M. Kushi, rispetto alla nostra, ma la cosa importante € capire il concetto delle
sue pratiche e applicarlo.

126



La Respirazione

Dopo l'alimentazione, la seconda funzione in ordine d'importanza, quella che permette lo scambio
fra 'uomo e il suo ambiente, € la respirazione.

L'alimentazione lo rende partecipe dei regni minerale, vegetale e animale. Mangiando, 'uomo si
adatta al suo ambiente geografico e biologico e ne fa concretamente parte, Bevendo realizza
l'unita con il mondo liquido, che e parte del nostro ambiente naturale. Bevendo, in modo adeguato,
si armonizza con I'ambiente liquido: mari, fiumi, pioggia, umidita del suolo, umidita dell’aria.
Analogamente la respirazione rappresenta lo scambio fra 'uomo e I'ambiente atmosferico: I'aria.
Come il modo di mangiare e di bere & essenziale per il nostro sviluppo fisico, mentale e spirituale,
cosi il modo di respirare, oltre a consentirci di armonizzare con I'ambiente atmosferico, influenza la
nostra salute e favorisce lo sviluppo dell'intelletto e della coscienza.

La respirazione e il risultato delle funzioni di espansione centrifuga Yin e di contrazione centripeta
Yang armonicamente avvicendatisi.

Vi provvedono gli organi dell’apparato respiratorio: cavita nasali, bronchi e polmoni. Ma alle
funzioni respiratorie sono strettamente correlate anche le funzioni dell'apparato circolatorio e del
sistema nervoso, autonomo e di relazione.

In altri termini, I'attivita piu 0 meno efficiente di questi organi e sistemi influenza la respirazione,
rendendola pit 0 meno efficiente; e a sua volta la maggiore o minore intensita della respirazione
rende pit 0 meno torbide o attive le funzioni nervose e circolatorie.

Di conseguenza il volume daria inspirato ed espirato, la durata della inspirazione e
dell’espirazione e la velocita del respiro influenzano in modo diverso sia le funzioni digestive,
circolatorie, nervose ed escretorie sia, direttamente o indirettamente, il nostro stato psichico e
spirituale, modificando la qualita, il volume e I'orientamento dei pensieri e delle immagini.

Michio Kushi ha parlato dellimportanza che la macrobiotica attribuisce alla respirazione, nelle sue
conferenze e nelle sue pubblicazioni. Attraverso le sue esperienze traccia alcune indicazioni
riportate nel “ il libro del DO-IN” riguardanti la velocita, la profondita e la lunghezza del respiro,
considerando anche tipi e metodi di respirazione.

Non svilupperemo, in questa sede, ulteriormente il discorso che € estremamente vasto, in effetti
ogni pratica orientale, ma non solo, é legata al corretto uso della respirazione in relazione all’effetto
desiderato.

L’esercizio fisico

Un altro fattore essenziale nel mantenere il nostro equilibrio con I'ambiente, e con esso la salute &
l'attivita fisica.

Anche se si mangia benissimo, é difficile se non impossibile mantenersi in salute senza compiere
un’adeguata attivita fisica. Siamo stati estremamente attivi, per guadagnarci il cibo ed il riparo, per
milioni di anni della nostra storia, e non c’é alimentazione che possa modificare questa nostra
caratteristica fondamentale. D’altra parte, il riposo € il completamento dell'attivita fisica, ed oggi
viviamo in una condizione di stress cosi profondo che non sappiamo neppure piu che cosa
significhi riposare profondamente.

E’ vero che un alimentazione attentamente equilibrata puo, in una certa misura, attenuare I'effetto
di fattori ambientali negativi come la sedentarieta, lo stress, I'aria inquinata o il rumore, ma non puo
far in modo che essi non ci influenzino negativamente.

Inoltre la maggior parte di noi ha sviluppato un certo livello di rigidita nelle articolazioni e nei
muscoli, e accetta 'idea di perdere flessibilita con I'eta (come se ne fosse la causa).

Camminare, che é poi il nostro modo naturale di muoverci, & un ottima forma di esercizio. Bastano
30 minuti di camminata a passo sostenuto per mantenere le giunture flessibili, i muscoli tonici e
una buona salute cardiovascolare.

Anche con l'introduzione di semplici esercizi di stiramento, che possono occupare 5 minuti al
giorno, chiunque pu6 aumentare la flessibilita del proprio corpo e, anzi, diventare sempre piu
flessibile indipendentemente dall’eta.

In Oriente I'attivita fisica € sempre stata, storicamente, parte integrante della vita di ogni individuo,
guesto deriva dalle tradizioni e dalla cultura di quei popoli.

127



Le loro attivita sono “arti” che migliorano, non solo le condizioni fisiche, ma anche quelle mentali e
spirituali dell'uomo.

Pratiche orientali tipo le arti marziali, lo yoga, il tai chi, etc. sono state diffuse nel mondo
occidentale e soprattutto negli ultimi anni sono estremamente praticate. Questo fenomeno ha
ridato nuova vita ad alcune di queste arti, ma purtroppo la nostra visione occidentale, ce le fa
vivere principalmente come semplici attivita fisiche.

Michio Kushi nelle sue ricerche ha riscoperto un’antica pratica, il “Do-In".

Afferma M. Kushi, che il Do-In é stato sviluppato in epoca immemorabile sulla base di reazioni
naturali e intuitive di autoadattamento, non di teorie elaborate e complesse.

Il Do-In considera l'individuo, pit che una manifestazione fisica, una manifestazione energetica
proveniente dalla dimensione infinita dell’energia vibratile dell'oceano dell’'universo.

metodi di meditazione, le litanie, gli esercizi yoga, 'addestramento psicofisiologico, le arti marziali
e altri metodi di sviluppo autonomi. Alcuni venivano praticati nello Zen e in altri tipi di meditazione,
altri nello Yoga, altri ancora nello Shinto (preistorico) e in altre pratiche religiose.

Hanno il pregio di poter essere praticati da chiunque, in qualsiasi momento, quotidianamente, e di
non richiedere né un partner né tecniche speciali. Di conseguenza possono essere eseguiti da
individui di tutte le razze, di tutte le eta e di entrambi i sessi.

Nella sua pubblicazione M. Kushi presenta una serie di esercizi, alcuni sono stati modificati e
forniti di una nuova interpretazione a scopo di semplificazione.

128



RIMEDI MACROBIOTICI

L'uso delle erbe, di altre preparazioni naturali, del’'agopuntura e di tecniche manipolatorie non
sono stati il primo modo con cui i medici orientali antichi erano soliti trattare i sintomi e le malattie.
Essi hanno sempre considerato l'alimentazione giornaliera come elemento essenziale nel
trattamento di qualsiasi problema di salute.

Nell’ambito dell'alimentazione giornaliera si riteneva che certi cibi servissero a rafforzare certi
organi o sistemi e quindi a prevenire che gli stessi si ammalassero, o addirittura a curare disturbi
specifici.

Negli ultimi decenni c’é stata una rivalutazione della Medicina Orientale Tradizionale sia nei paesi
d’origine, sia in Occidente (dove é stato data piu attenzione alle medicine naturali).

Perd i medici moderni tendono a considerare i rimedi tradizionali in modo analitico. In altre parole
cercano di identificare quel componente chimico attivo da estrarre e produrre sottoforma di pillole.
Ma nella maggioranza dei casi questo non funziona.

Quando i dottori orientali, consideravano un cibo come medicina potenziale, lo vedevano sempre
nell'insieme. Due cibi possono infatti essere chimicamente identici ma, variare nella forma, e
guesto ne determina la differenza profonda, per cui, una volta consumati, influenzeranno
I'organismo in modo diverso.

Anziché cercare di afferrare l'intero studiandone le parti, i medici orientali vedevano l'intero come
una manifestazione di cambiamenti, o di energia, 0 meglio, come essi la chiamavano, di KI.
Cercarono inoltre di stabilire quale tipo di Ki costituisce un dato cibo, e che tipo di energia viene a
crearsi nel nostro organismo quando lo consumiamo.

Essi tentarono di concepire i sintomi e le malattie come manifestazioni differenziate del Ki e di
stabilire come e con quali mezzi si potesse agire su di esse.

Da questa concezione si svilupparono non soltanto i trattamenti dietetici, ma anche altri, come lo
shiatsu, la moxa, la pranoterapia, 'agopuntura, I'erboristeria e via dicendo.

George Ohsawa inizio i suoi studi sulla medicina orientale tradizionale, dopo essere stato guarito
con tali metodi per una grave malattia.

Inizialmente si preoccupo di ricercare i rimedi sintomatici alle malattie ottenibili con ingredienti
macrobiotici, ma a questo primo periodo ne segui un altro in cui si immerse sempre piu nelle
attivita di ricerca, sperimentazione e insegnamento degli effetti dei cibi sulla salute.

Attraverso le sue pubblicazioni ci indico le preparazioni e descrisse le tecniche per ottenere dei
rimedi macrobiotici da farsi a casa.

G. Osawa defini Macrobiotici i suoi rimedi adducendo a tali motivi:

1. sono efficaci

2. sono in genere poco costosi; né il singolo né lo stato andrebbero in rovina usandoli

3. non producono effetti collaterali indesiderabili, a meno che non vengano preparati o
applicati erroneamente

4. per produrli, prepararli ed applicarli non si rischia di danneggiare I'ambiente

5. sono facili da preparare ed applicare. Non richiedono la mobilitazione di molto personale
medico e paramedico

6. riportano la medicina nell’ambito e alla portata delle famiglie

7. sibasano sul pensiero Yin — Yang

Un osservazione viene spontanea, questi presupposti sono identificabili in tutte le medicine

tradizionali naturali presenti nei vari popoli di ogni parte della terra, occorre ricercare e studiare
anche i “propri rimedi macrobiotici”.

129



Michio Kushi ha portato avanti Il lavoro di George Ohsawa, nel campo di una medicina naturale e
macrobiotica ha applicato e adoperato svariate tecniche diagnostiche, tra le quali la diagnosi
visiva, del polso, dei meridiani, con la pressione, della voce, del comportamento, quella
psicologica, astrologica, ambientale, degli avi, dell’aura e delle vibrazioni, della mente e del
pensiero ed anche quella spirituale; utilizzando inoltre le seguenti terapie e trattamenti: la terapia
dietetica, la medicina erboristica, 'agopuntura , la moxa, lo shiatsu, la chiropratica e altre terapie
trattamenti basati sui colori, gli odori, i suoni, la musica, le immagini e su molte altre sensazioni
nervose.

Gli scritti di Michio Kushi ci paiono esaustivi nella sua definizione di “medicina naturale™

“ La medicina naturale altro non & che una medicina di energia e di vibrazioni, ben diversa dalla
medicina convenzionale che considera il corpo umano come una sostanza materiale, cosa che
comporta un approccio piu sintomatico e fisico........

I metodi di diagnosi non sono altro che la percezione di energie e vibrazioni nel loro significato piu
ampio, e non si limitano ai campi della fisica e della chimica, rivelano inoltre I'insieme dei disturbi
contemporaneamente.

Se si debba considerare la salute e la vita umana come un metabolismo dinamico di energia e
vibrazioni oppure come materia statica € una questione che la medicina futura si trovera ad
affrontare.

Attraverso le alternative offerte da una medicina naturale, dobbiamo anche capire che lo scopo
principale di qualsiasi cura non & materiale, ma € piuttosto un modo di riequilibrare le energie e le
vibrazioni del corpo, queste tecniche sono “trattamenti di energia e vibrazioni”....

Di conseguenza, la medicina naturale sara la medicina che tratta la vita umana in termini di
energie e vibrazioni, considerando gli esseri umani non alla stregua di corpi materiali ma di
manifestazioni spirituali”.

I Rimedi Macrobiotici sono preparazioni, ricette, diete e terapie da utilizzarsi nella vita quotidiana.
Abbiamo cercato di sviluppare il “perché” di un rimedio macrobiotico, ci pareva I'informazione piu
utile a questo proposito.

Esistono pupplicazioni di George Ohsawa, Michio Kushi, Carlo Guglielmo, Martin Halsey e tanti
altri che trattano dal punto di vista teorico, ma soprattutto dal punto di vista pratico la preparazione
e l'utilizzo dei Rimedi Macrobiotici.

130



CORRELAZIONE TRA SHIATSU E
MACROBIOTICA

Al termine di questo percorso ci pare quasi naturale “vedere” le affinita tra lo Shiatsu e la
Macrobiotica. Le loro origini, il loro percorso e la loro finalita sembrano scorrere sullo stesso binario
e questo crea un ampia possibilita di un integrazione armoniosa fra di loro.

Lo stesso terreno culturale ha dato origine a queste due pratiche lo stile di Shiatsu di Masunaga
trova una base teorica nella medicina tradizionale cinese, ma riflette in gran parte la cultura
giapponese permeata dalla filosofia del Buddismo Zen. D’altro canto la filosofia Macrobiotica di
George Ohsawa prende spunto dall’ uso comune delle tradizioni del popolo giapponese, custodite
principalmente nei Monasteri Zen.

La filosofia Zen come riferimento all’esperienza di unita, sia che la si voglia esprimere come
"identitd” o come “due in uno”, ed é rendersi conto pienamente dell’'unita fra individuo e Assoluto,
una vera consapevolezza dell'unita di tutte le cose, che ritroviamo sia nello shiatsu di Masunaga
sia nella Macrobiotica di Ohsawa.

Il loro e stato un percorso iniziato con la ricerca di un benessere fisico che si é trasformato nella
ricerca della “felicitd” del “vivere con Amore”, di una visione olistica del’'uomo e dell’'universo, con
l'intenzione di diffondere questa filosofia in tutto il mondo, cercando di comunicarla il piu
semplicemente possibile.

Masunaga diceva che “la salute viene dalla gioia nella vita” e che “la cosa piu fondamentale e piu
importante € comprendere i principi universali che costituiscono i fili comuni dei diversi approcci”.
George Ohsawa dichiara che “ La felicita & lo scopo di ciascuno di noi in questo mondo... | guai
del mondo derivano tutti dalla nostra ignoranza dell'Ordine dell’'Universo, che equivale
allignoranza di noi stessi... La vita € di per sé un universo infinito, e il nostro stile di vita deve
essere semplice e pratico, conforme all’Ordine dell’Universo infinito”.

Masunaga non si € mai espresso in modo palese nei confronti della Macrobiotica, ma sappiamo
da alcuni suoi allievi che provava empatia per la macrobiotica e per il movimento
dell'alimentazione naturale. David Sergel ne parla nel suo libro riportando che “ nella sua clinica vi
era la possibilita di acquistare cibi naturali, e persino nelle aule c’erano vasi di tamari e contenitori
di umeboshi. Inoltre il cibo che veniva servito era per lo piu macrobiotico. Masunaga parlava di Yin
e Yang e, benché il suo approccio fosse basato prevalentemente sulla medicina tradizionale
cinese di luce e ombra, il risultato era molto simile a quello presentato dalla macrobiotica”.
Ohsawa invitava all’'uso di pratiche manuali sul corpo e Kushi fu promotore per introdurre lo
Shiatsu in America negli anni sessanta e presso il Kushi Institute a Boston si tengono corsi di
shiatsu (Sergel & stato uno dei docenti). Lo stesso Kushi si riconosce nella base filosofica dell’arte
dello Shiatsu, in quanto “ ci aiuta a raggiungere un livello di coscienza pacifico e spirituale, nel
guale siamo in grado di riconoscere I'unita fra individuo e universo”.

Somenzi nel suo libro identifica svariati punti che accomunano lo stile di Shiatsu di Masunaga alla
Macrobiotica:

- Laricerca del benessere psico-fisico come appagamento e pace interiore che diventa pace
nel mondo. Spinta alla prevenzione e alla ricerca della salute. Il corpo intero come centro di
osservazione.

- Entrambe queste due discipline si basano sulla ricerca personale e non sulla ripetizione di

un kata o di una teoria. Conseguentemente diventano per il praticante e lo studioso due stili
di vita molto simili e complementari.

131



- Unico e il concetto di malattia e di salute considerando 'uomo nella sua interezza. Entrambi
inducono all’educazione di se stessi e alla consapevolezza del proprio esistere e ad
assumersene la responsabilita

- Entrambe hanno una visione olistica della persona inserita in un ambiente con il quale
dialogare e rapportarsi in un macrocosmo con il quale scambiare e dal quale ricevere
energia ed insegnamento.

- Lo shiatsu di Masunaga permette all’'operatore di entrare in contatto con il ricevente e nello
stesso tempo specchiarsi scoprendosi e imparando a conoscersi. Anche la macrobiotica ci
fornisce gli strumenti per ascoltarci e per riconoscerci nell’altro.

- Entrambe spingono a sperimentare e a riconoscere su se stessi gli effetti dello studio fatto.

- Lapressione agisce a vari livelli di profondita e stimola la presa di coscienza di corpo,
mente e spirito. Operatore e ricevente sono in grado di conoscere e riconoscere il proprio
livello di salute.

Lo studio e il cibo, nella concezione macrobiotica, permettono, analogamente, di conoscere
e riconoscere il proprio livello di salute. Le parole chiave della macrobiotica si possono
riassumere nel “non credere”, “non forzare”, “non giudicare”. Anche Masunaga insegna le
stesse cose quando stimola gli operatori a sperimentare e a rinnovare se stessi e lo
shiatsu.

- Infine € importante e necessario che si riconosca come molti aspetti menzionati, si sposino
molto bene con lo shiatsu che, partito dalle tecniche e dagli scritti di Masunaga, puo trovare
ulteriori supporti teorici e filosofici nella macrobiotica.

Un ulteriore osservazione che ci pare importante e che accomuna il lavoro svolto da Masunaga e
Ohsawa e che hanno cercato di rendere la loro filosofia, estremamente profonda, nel modo piu
pratico e semplice possibile. Per Ohsawa la filosofia orientale, alla base della macrobiotica, &
pratica, & una disciplina che ognuno puo seguire con piacere quando e dove si trova, e il metodo
proposto da Masunaga, nel suo stile di shiatsu, non consta di una teoria separata dalla pratica,
ma € la pratica il suo fondamento.

Per il Praticante

L'operatore shiatsu deve cercare di godere di un buon stato di salute e il gestire in modo
consapevole la propria alimentazione diventa importante.

La macrobiotica come alimentazione e come stile di vita, gli permetteranno di comprendere meglio
i principi delle tecniche shiatsu.

Spesso chi mangia troppo cibo animale sente la necessito di usare la forza per tirare o spingere, di
applicare una pressione troppo forte e di applicare pressione prima di aver dato il necessario
supporto. Ci puo essere una mancanza di empatia per il ricevente e nella mente del terapeuta, € il
terapeuta stesso che guarisce il ricevente. Questa mentalita nasce da una vita con una visione
orizzontale e non circolare, non vede gli intimi collegamenti fra gli individui, fra cielo e terra e si
basa sull'autoaffermazione. Questa visione si modifica gradualmente modificando I'alimentazione
e seguendo una stile di vita piu vicino alla natura. L’efficacia della via piu facile, della pressione
naturale di appoggio in uno stato di rilassamento, diventa sempre piu ovvia.

Lo stile di vita macrobiotico con il principio di “non crede” “non forzare”, “non giudicare” aiuta il
praticante in relazione al principio del “Wu-Wei”, non fare, non interferire applicato allo Shiatsu,
favorendo cosi I'essenza dello Shiatsu stesso.

Praticare shiatsu, analogamente, pud essere d’'aiuto nella comprensione di uno stile di vita
macrobiotico che va oltre il cibo, in quanto I'operatore shiatsu puo verificare e percepire in modo
pratico quanto gli squilibri del proprio ricevente siano il frutto di uno stile di vita condotto e quanto
la visione olistica del'uomo possa corrispondere a quella dell'universo intero.

132



Per il Ricevente

Per quanto riguarda il ricevente dobbiamo considerare che il tipo di corpo che si sviluppa in una
persona che si alimenta con una dieta “moderna” ricca di proteine animali e zuccheri, sara
probabilmente meno flessibile, i muscoli e i legamenti piu densi, duri, rigidi e pesanti. Questo tipo
di alimentazione sviluppa il corpo fisico a sfavore del corpo spirituale.

L’energia nei meridiani fluisce in modo sempre piu irregolare, | tsubo si bloccano, impedendo lo
scambio attraverso questi punti fra il KI del corpo e il Ki Universale.

Inoltre non é raro che queste persone abbiano difficolta a rilassarsi.

Al confronto risultati migliori possono essere ottenuti dallo shiatsu con una persona che mangia e
tiene uno stile di vita in modo macrobiotico. | suoi muscoli, benché forti e resistenti, sono meno
densi e duri.

Con lo shiatsu il ki si muove piu facilmente in una persona macrobiotica rispetto a una non
macrobiotica e di conseguenza si ha una risposta piu positiva al trattamento shiatsu.

Percio il praticante pud consigliare al proprio ricevente di seguire un alimentazione e uno stile di
vita macrobiotico, 0 comunque impartire semplici raccomandazioni, per rafforzare i benefici
ottenuti dallo shiatsu.

Anche nel caso in cui una persona si indirizza verso un cambio della propria alimentazione in
favore di quella macrobiotica, lo shiatsu puo essere d’aiuto, intervenendo in tutti quei piccoli
squilibri fisici ma soprattutto emotivi che avvengono durante la fase di transizione alimentare.

133



138



BIBLIOGRAFIA

Pierre Huard Zensetsou Ohya Ming Wong - LA MEDICINA GIAPPONESE dalleorigini a
giorni nostri - Ciba-Geigy Edizioni e Editions Roger Da costa ; Paris 1988 (or.1974)

Isabelle Robinet STORIA DEL TAOISMO dall’ origine a quattordicesimo secolo — Casa Editrice
Astrolabio, Ubaldini Editore; Roma 1993 (or.1991)
Irmgard Schloegl LO ZEN viadi trasformazione — Ed. Promolibri; Torino 1991 (or.1977)

Ted J. Kaptchuk MEDICINA CINESE fondamenti e metodo — Edizioni Red; Novara 1988
(or.1983)

Michel Abehsera LA CUCINA MACROBIOTICA ZEN - SugarCo Edizioni s.r.l.; Milano 1978
(or. 1968)

Michio Kushi MACROBIOTICA Edizioni Red; Milano 1987

Geoges Ohsawa LA DIETA MACROBIOTICA — Casa Editrice Astrolabio; Ubaldini Editore;
Roma 1968(or.1968)

Geoges Ohsawa LA MACROBIOTICA E LA SUA FILOSOFIA - Arcana Editrice; Roma 1973

Albert Gourion MEDICINA ENERGETICA Dietetica, Filosofia, Agopuntura dell’ Estremo
Oriente- Editore Longo; Ravenna 1986

Giuseppe Ferraro Sergio Francardo - LA MACROBIOTICA IN OCCIDENTE - Ediz. Re Nudo;
Milano 1979

Michio Kushi - MEDICINA MACROBIOTICA - Ediz.Mediterranee; Roma 1997 (1978)

Michio Kushi - IL LIBRO DEL DO-IN - Ediz.Mediterranee; Roma 2002 (1979)

Michio Kushi - GUARDARSI DENTRO - Ediz.Mediterranee; Roma 1983 (1980)

Michio Kushi - IL LIBRO DEI RIMEDI MACROBIOTICI - Ediz.Mediterranee;Roma 1985 (1997)
Carlo Guglielmo - IL GRANDE LIBRO DELL’'ECODIETA - Ediz.Mediterranee; Roma 2005
Martin Halsey - UN MONDO LEGGERO - Ediz. Un mondo leggero; Milano 2000

Nahum Stiskin LO SPECCHIO DIVINO Ed.Ubaldini; Roma (da dispensa ltado)

Shizuto Masunaga Wataru Ohashi - ZEN SHIATZU - Ediz.Mediterranee; Roma 1979 (1977)

Shizuto Masunaga - ZEN PER IMMAGINI - Ediz.Mediterranee; Roma 1996 (1987)



Shizuto Masunaga - MANUALE DI SESSHIN - Tradotto da Maria Silvia Parolin e Hatsuni Uada
Ediz. Macunix ideas para estampar; Spagna 2007

David Sergel - ZEN SHIATSU E TERAPIE ORIENTALI - Ediz.Mediterranee; Roma 1995 (1989)

CarolaBeresford Cooke - TEORIA E PRATICA SHIATSU - Ediz. UTET S.p.aTorino 2007
(2004)

Attilio Somenzi - LO SHIATSU E IL PENSIERO MACROBIOTICO - Compagniadei Librai

Stefano Autieri - MEDITAZIONE - Ediz. Rusconi Libri, Rimini, 2004
SilviaCanevano - ZEN - Ediz. Rusconi Libri, Rimini, 2006
SilviaCanevano - TAO - Ediz. Rusconi Libri, Rimini, 2006
VanessaBini - SHIATSU - Ediz. Rusconi Libri, Rimini, 2004

Irmgard Schloegl - LO ZEN, VIA DI TRASFORMAZIONE - Ediz.Promolibri , Torino 1991
(2977)

WilliamReed - Kl ,LOSPIRITO DELL'ENERGIA VITALE, UNA GUIDA PRATICA PER
L'OCCIDENTE Ediz. Mediterranee, Roma 1986

SHIATSU NEWS Periodico di informazione — Edito dalla Federazione Italiana Shiatsu — Milano
n.21 Marzo 2008 Articolo di Yvonne Muraglia— SHIATSU E TAOISMO

SITI E-MAIL

- INTRODUZIONE ALLA MEDICINA TRADIZIONALE CINESE
- WIKIPEDIA

- ZENHOME

- FILOSOFIAEDINTORNI.NET Ernesto Riva 2002

- PORTELA.COM ( x letavole sui meridiani)

- ERBAVIOLA.COM (x immagini)



	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 33
	Pagina 34
	Pagina 35
	Pagina 36
	Pagina 37
	Pagina 38
	Pagina 39
	Pagina 40
	Pagina 41
	Pagina 42
	Pagina 43
	Pagina 44
	Pagina 45
	Pagina 46
	Pagina 47
	Pagina 48
	Pagina 49
	Pagina 50
	Pagina 51
	Pagina 52
	Pagina 53
	Pagina 54
	Pagina 55
	Pagina 56
	Pagina 57
	Pagina 58
	Pagina 59
	Pagina 60
	Pagina 61
	Pagina 62
	Pagina 63
	Pagina 64
	Pagina 65
	Pagina 66
	Pagina 67
	Pagina 68
	Pagina 69
	Pagina 70
	Pagina 71
	Pagina 72
	Pagina 73
	Pagina 74
	Pagina 75
	Pagina 76
	Pagina 77
	Pagina 78
	Pagina 79
	Pagina 80
	Pagina 81
	Pagina 82
	Pagina 83
	Pagina 84
	Pagina 85
	Pagina 86
	Pagina 87
	Pagina 88
	Pagina 89
	Pagina 90
	Pagina 91
	Pagina 92
	Pagina 93
	Pagina 94
	Pagina 95
	Pagina 96
	Pagina 97
	Pagina 98
	Pagina 99
	Pagina 100
	Pagina 101
	Pagina 102
	Pagina 103
	Pagina 104
	Pagina 105
	Pagina 106
	Pagina 107
	Pagina 108
	Pagina 109
	Pagina 110
	Pagina 111
	Pagina 112
	Pagina 113
	Pagina 114
	Pagina 115
	Pagina 116
	Pagina 117
	Pagina 118
	Pagina 119
	Pagina 120
	Pagina 121
	Pagina 122
	Pagina 123
	Pagina 124
	Pagina 125
	Pagina 126
	Pagina 127
	Pagina 128
	Pagina 129
	Pagina 130
	Pagina 131
	Pagina 132
	Pagina 133
	Pagina 134
	Pagina 135
	Pagina 136
	Pagina 137
	Pagina 138
	Pagina 139

